

黄念祖老居士 香港佛陀教育協會恭敬整理 講述

净点公九

# 净修捷要报恩谈 目录

| 序 | • • • |   |   | • • • |   |     |   |    | · • •     |     | • • • |       | ••• |            |            |    | • • • | <br>      | ••• | 1   |
|---|-------|---|---|-------|---|-----|---|----|-----------|-----|-------|-------|-----|------------|------------|----|-------|-----------|-----|-----|
| 编 | 辑     | 说 | 明 |       |   | ••• |   |    |           | ••• | • • • | • • • |     |            |            |    | • • • | <br>• • • |     | 5   |
| 再 | 版     | 说 | 明 |       |   |     |   |    |           |     | • • • |       |     |            |            |    | •••   | <br>      |     | 11  |
| 净 | 修     | 捷 | 要 |       |   |     |   |    |           |     | • • • |       |     |            |            |    | •••   | <br>      |     | 15  |
| 净 | 修     | 捷 | 要 | 报     | 恩 | 谈   |   |    |           | ••• | • • • |       | ••• |            |            |    | •••   | <br>• • • |     | 33  |
|   | 第     | _ | 拜 | :     | _ | N'  | 观 | 礼, |           | 娑   | 婆     | 教     | 主   | - •        |            |    |       |           |     |     |
|   |       |   |   |       | 九 | 界   | 早 | 师, | ,         | 如   | 来     | 世     | 尊   | · · ·      | • •        |    | • • • | <br>      |     | 58  |
|   | 第     | _ | 拜 | :     | _ | 心   | 观 | 礼, | ,         | 极   | 乐     | 教     | 主   | - •        |            |    |       |           |     |     |
|   |       |   |   |       | 因 | 地   | 闻 | 法· | . <b></b> |     |       |       |     |            |            |    | • • • | <br>      |     | 114 |
|   | 第     | Ξ | 拜 |       | _ | 心   | 观 | 礼, | ,         | 从   | 是     | 西     | 方   | •          |            |    |       |           |     |     |
|   |       |   |   |       | 去 | 此   | 世 | 界, |           | 过   | 十     | 万     | 17  | 身          | <b>书</b> _ | Ł. | • • • | <br>      |     | 126 |
|   | 第     | 四 | 拜 | :     | _ | Ú   | 观 | 礼, |           | 清   | 净     | 法     | 身   | · <b>,</b> |            |    |       |           |     |     |
|   |       |   |   |       | 遍 | —   | 切 | 处, |           | 无   | 生     | 无     | 灭   | · • •      |            |    | •••   | <br>      |     | 131 |
|   | 第     | 五 | 拜 | :     | — | N'  | 观 | 礼, |           | 员   | 满     | 报     | 身   | · <b>,</b> |            |    |       |           |     |     |
|   |       |   |   |       | 所 | 居   | 之 | 处, |           | 永   | 无     | 众     | 苦   | ·          |            |    | • • • | <br>      |     | 141 |



| 第 | 六拜 | • | _ | 心  | 观      | 礼, | 寿            | 命 | 无       | 量   | ,  |         |         |         |     |    |
|---|----|---|---|----|--------|----|--------------|---|---------|-----|----|---------|---------|---------|-----|----|
|   |    |   | 光 | 明  | 无      | 量… |              |   | • • • • |     |    |         | •••     |         | • 1 | 45 |
| 第 | 七拜 | : | — | 公  | 观      | 礼, | 无            | 量 | 寿       | 佛   | ,  |         |         |         |     |    |
|   |    |   | 亦 | 号  | 无      | 量光 | 1.佛          |   | • • • • |     |    |         | •••     |         | • 1 | 50 |
| 第 | 八拜 | : | — | 公  | 观      | 礼, | 无            | 量 | 光       | 寿   | ,  |         |         |         |     |    |
|   |    |   | 如 | 来  | 世      | 尊, | 光            | 明 | 普       | 照   |    |         | •••     |         | • 1 | 76 |
| 第 | 九拜 | • | — | Ú  | 观      | 礼, | 极            | 乐 | 世       | 界   | ,  |         |         |         |     |    |
|   |    |   | 教 | 主  | 本      | 尊, | 于            | 彼 | 高       | 座   |    |         | • • • • | • • • • | . 1 | 87 |
| 第 | 十拜 | • | _ | N' | 观      | 礼, | 极            | 乐 | 世       | 界   | ,  |         |         |         |     |    |
|   |    |   | 教 | 主  | 本      | 尊, | 今            | 现 | 在       | 彼   |    |         | • • • • |         | . 1 | 97 |
| 第 | +- | 拜 | : | _  | N'     | 观礼 | , د          | 佛 | 由       | ιζ, | 生, |         |         |         |     |    |
|   |    |   |   | Ú  | 随      | 佛玛 | 1,           | 心 | 外       | 无   | 境· | • • • • | • • • • | • • • • | 2   | 06 |
| 第 | 十二 | 拜 | : | _  | N'     | 观礼 | و ل          | 显 | 密       | _   | 体, |         |         |         |     |    |
|   |    |   |   | 身  | 土      | 不二 | ·<br>- · · · |   | • • • • |     |    |         | • • • • |         | 2   | 28 |
| 第 | 十三 | 拜 | : | _  | 心<br>公 | 观礼 | ٠,           | 六 | 字       | 统   | 摄》 | 万法      | 去,      |         |     |    |
|   |    |   |   | _  | 门      | 即是 | 一普           | 门 | •••     |     |    | • • • • | • • • • | • • • • | . 2 | 55 |
| 第 | 十四 | 拜 | • | _  | 心      | 观礼 | ٠,           | 无 | 量       | 光   | 寿, |         |         |         |     |    |
|   |    |   |   | 是  | 我      | 本觉 | · · · ·      |   |         |     |    |         |         |         | . 2 | 71 |

| 第 | 十三         | E. | 拜 | • |   | 心 | 观 | 礼, | , | 万     | 德 | 洪     | 名   | ,   |   |         |         |     |
|---|------------|----|---|---|---|---|---|----|---|-------|---|-------|-----|-----|---|---------|---------|-----|
|   |            |    |   |   | 能 | 灭 | 众 | 罪  |   | • • • |   |       |     | ••• |   | •••     |         | 290 |
| 第 | 十元         | 六  | 拜 | • | _ | 心 | 观 | 礼, | , | 极     | 乐 | 世     | 界   | ,   |   |         |         |     |
|   |            |    |   |   | 德 | 风 | 华 | 雨, | , | 妙     | 香 | 天     | 乐   |     |   | • • • • | ••••    | 305 |
| 第 | 十-         | t: | 拜 | : | _ | 心 | 观 | 礼, | , | 极     | 乐 | 世     | 界   | ,   |   |         |         |     |
|   |            |    |   |   | 黄 | 金 | 地 | 上, | , | 宝     | 树 | 行     | 间   | ••• |   | •••     | • • • • | 312 |
| 第 | 十人         | /  | 拜 | • | — | 心 | 观 | 礼, | , | 极     | 乐 | 世     | 界   | ,   |   |         |         |     |
|   |            |    |   |   | 菩 | 提 | 树 | 下, | , | 宝     | 栏 | 楯     | 边   | ••• |   | •••     | ••••    | 324 |
| 第 | 十二         | 九; | 拜 | : | — | 心 | 观 | 礼, | , | 极     | 乐 | 世     | 界   | ,   |   |         |         |     |
|   |            |    |   |   | 道 | 场 | ` | 楼  | 观 | `     | 讲 | 堂     |     | ••• |   | •••     | ••••    | 330 |
| 第 | 二-         | +: | 拜 | : | — | 心 | 观 | 礼, | , | 十     | 方 | 世     | 界   | ,   |   |         |         |     |
|   |            |    |   |   | 示 | 现 | 广 | 长  | 舌 | 相     |   | • • • | ••• | ••• |   | • • • • | ••••    | 340 |
| 第 | <u>_</u> - | +. | — | 拜 | : | _ | 心 | 观  | 礼 | ,     | 四 | 维     | 上   | 下   | , |         |         |     |
|   |            |    |   |   |   | 称 | 赞 | 本  | 师 | •••   |   | •••   | ••• | ••• |   | •••     | ••••    | 348 |
| 第 | 二-         | +. | _ | 拜 | : | — | 心 | 观  | 礼 | ,     | 经 | 굸     | :   |     |   |         |         |     |
|   |            |    |   |   |   | 当 | 来 | 经  | 灭 | ,     | 佛 | 以     | 慈   | 愍   |   | •••     | ••••    | 353 |
| 第 | 二-         | +  | = | 拜 | : | _ | 心 | 观  | 礼 | ,     | — | 乘     | 了   | 义   | , |         |         |     |
|   |            |    |   |   |   | 万 | 善 | 同  | 归 |       |   |       |     |     |   |         |         | 366 |



| 第二十四拜: | 一心观礼, 弥陀化身,    |
|--------|----------------|
|        | 从闻思修392        |
| 第二十五拜: | 一心观礼,净宗初祖,     |
|        | 以念佛心424        |
| 第二十六拜: | 一心观礼,无量寿如来会上,  |
|        | 座列上首446        |
| 第二十七拜: | 一心观礼, 法王长子,    |
|        | 七佛之师455        |
| 第二十八拜: | 一心观礼, 灵山会上,    |
|        | 亲承佛诲460        |
| 第二十九拜: | 一心观礼, 无量寿如来会上, |
|        | 舍利弗等468        |
| 第三十拜:一 | ·心观礼, 从上以来,    |
| 莲      | 宗诸祖470         |
| 第三十一拜: | 一心观礼,尽虚空遍法界,   |
|        | 常住三宝480        |
| 第三十二拜: | 一心代为生生世世及现在生中  |
|        | 父母484          |

## 目录

|   | 结 | 束 | 语 |            | • • • • | • • • • | • • • • • |            |                     | ••• |    |   |    | •••• | • • • • • | 489 |
|---|---|---|---|------------|---------|---------|-----------|------------|---------------------|-----|----|---|----|------|-----------|-----|
| 编 | 辑 | 后 | 记 |            |         |         |           |            |                     | ••• |    |   |    |      | • • • • • | 505 |
| 附 | 录 | — | : | <b>(</b> ) | 无量      | 量寿      | 经》        | 》今         | 个得                  | 善   | -本 |   |    |      |           |     |
|   |   |   |   | (          | 《夏      | 夏蓮      | 居         | 會才         | $\langle z \rangle$ | )   | 之  | 大 | 事团 | 目缘   |           | 519 |
| 附 | 录 | _ | : | 净;         | 宗厉      | 万代      | 祖」        | <b>师</b> 略 | 各传                  | ÷   |    |   |    |      |           | 537 |

#### 序

净土法门乃一乘了义、三根普被、横超三界、径登四土、极圆极顿之不可思议,门,印光大师所谓"究竟畅佛本怀之法也"高超一切禅教律。"而郑生法门之《无量寿经》者,乃净土法门之总纲,中之《无量寿经》者,为净土法门而喻。然为十年,为十年,令行者有遍读为艰,其存世五译差互颇巨,令行者有遍读为艰,并存世五译差互颇巨,令行者有遍读为艰,并存世五译差互颇巨,令行者有遍读为艰,,未是谓为其存,,清代彭际清则出节要本以弘扬之。惜此三本皆有缺欠,未足谓为善本。

逮至民国,夏莲居老居士发大愿心, 重行会集,遍参五译三本,苦心孤诣十载, 终成精当详赡之善本,是为《佛说大乘无量 寿庄严清净平等觉经》。又复悲心良深,悯



末法净业浅学,未谙小本《唐译》,复不 诵《净七大经》,由不明理而致信愿未深, 难得真实受用。遂编集经文, 副以祖意, 成 《净修捷要》,亦名《五念简课》,摄天亲 菩萨"礼赞愿观向"五念于每一拜,用力少 而收效宏。浅言之, 乃修《净土大经》之捷 径,入宝王三昧之津梁。深言之,实融"净 上五经一论"于一编。摄禅教净律密要义而 无遗。取精用弘,裨益行者,功德殊胜,叹 莫能穷!

黄念祖老居士者, 莲公传人, 梅公亲 甥. 受莲公嘱咐而著《佛说大乘无量寿庄 严清净平等觉经解》,广集中外经论祖训 百九十余部以释《大经》. 遍摄禅教律密深 旨以弘净土,妙铨奥义,畅舒幽玄,厥为 《净土大经》善本之善注,是乃净宗"善 中之善"也。复以余暇为众宣讲《净修捷 要》,阐法要于顷刻间,发微言于笑谈中, 融显密于片语里,解顽惑于妙喻上,是乃净 修"要中之要"也。所传世者为其讲解《净 修捷要》第三遍之录影,名曰《净修捷要报 恩谈》。老人谆谆教诲,恺切叮咛,情深意 挚,令人如沐春风,如饮甘露。

今日流通之《净修捷要报恩谈》各种视频音档版本,皆有一定程度之删削,难窥全貌。又闻录影母带不复可寻,遂使校记录据。虽历有净业同修将念公讲解内容难量型点,弹便学修,功德难量里型点。并付印流处、辨义彻间,仍难免量量,并尽善旨。兹有中华华藏净完整百档,整理相当完整之育。深中华华。 发表中华华岛语。 发表中华华岛语。 发来的话题,将《净修捷要报恩谈》反复恭聆八九十遍,于模糊处甚至聆听上百遍。以此



至诚精勤之功行,修订华藏整理之文稿,所愿者乃最大限度还原念公之本意,结成《净修捷要报恩谈》之善本,以飨大众,并传后世。其坚毅卓绝,耐烦耐劳,善愿善行,诚难能可贵也!

放见斯编即将付梓,爰略述其因缘始 末,以为之序,聊致赞叹随喜之意焉。

> 释净空谨序于香港 公元二〇一五年二月



## 编辑说明

《净修捷要报恩谈》是黄念祖老居士非 常重要的修行开示。这份开示让大家能在最 短的时间内. 很好地认识净土法门的修行方 法、认识《佛说大乘无量寿庄严清净平等觉 经》、认识《净修捷要》、认识夏莲居老居 士、认识黄念祖老居士本人。

然而, 要准确地整理这份开示并不容 易。在念公开示的录影母带已不可复寻的情 况下, 目前从流通光盘和网络上找到的音档 与视频的各种版本,都有不同程度的删减: 而诸位前辈大德根据音档而整理的文字资 料, 在和音档对照之下, 则发现存在一定程 度的错误, 这让我们感到非常遗憾!

非常感谢中华华藏净宗学会听校组的 同修们,不辞辛劳地根据六种不同来源的音



档,整理出相当完整的文字稿,这是一项艰巨的工作。为了尽可能准确地校对这份净售,有发心的北京同修,将念公的《净修等,要报恩谈》从头至尾反复听了。以这样严别被发生。以这样正常。以这样正常。以这样正常,将这份文字稿做了必要的修订。给了,我是尽量还原念公的原意,让这份修订。"善本",也就是尽可能保持它的本"、"善本",也就是尽可能保持它的整性,尽可能将错误减到最少。

因此,在编辑本书的过程中,我们最大限度地尊重念公的原意,除极少数敏感话题之外,尽可能完整地保留念公的原话,尽量少作改动。诚如念公在《净修捷要报恩谈》一开始所说的:"一个真实的修行有成就的人,他所写的东西、所讲出来的东西,不同于一般人哪。"既然如此,我们怎敢为



了书面文字的流畅而改动老人家所说的话 呢! 这是必须请读者诸君谅解的地方。我们 以严谨的态度进行编辑, 遇有口语表达显得 意思不完整的地方,则依据文义增添字词在 括号里, 以补足其义。遇到需要附带说明的 地方,则在括号里加上"编者按"字样,加 以说明。由此读者就可以理解, 括号里的字 都是编者所加的, 括号外的字才是念公的原 话。念公解行俱深,特别《净修捷要报恩 谈》是其晚年开示,可谓浓缩一生解行之精 华,只言片语都蕴含深意。为便利初机学人 理解其义, 针对关键词语或人物, 编者查找 资料,加注说明于当页页末,希望能使本书 内容更加完备。

念公讲解的过程中, 用了许多语气词; 这些语气词我们视语意的需要而保留了相当 一部分。一般在编书的过程中, 会将语气词



删除, 以免显得太过口语化。本书则选择保 留一些必要的语气词,原因是它们具有重要 的意义:要重现念公的原意就少不了这些语 气词, 否则不但意味改变了, 有时甚至可能 面貌全非。况且,根据语言学家的研究,北 京话中语气词具有很大的功能作用, 能把 表述者所要强调的主次和隐含的重点全都轻 松地显示出来。我们也可以想象一下,如果 把《离骚》当中的"兮"字都去掉, 那将会 是一个什么样的面貌。我们相信, 多数的读 者更希望看到念公完整的原话, 以体会他要 表达的意思, 而不是去欣赏编者用字遣詞的 造诣。这是我们这么做的初衷,尽管这样就 使本书显得非常口语化, 也在所不顾, 毕竟 "佛法重实质,不重形式"。

本书的编辑尽管历经波折, 最终还是 以如此的面貌呈现给读者。疏误之处在所难



免, 敬祈十方大德仁者不吝批评指教, 非常 感恩!

> 香港佛陀教育协会敬识 公元二〇一五年二月



净修捷要报恩谈



### 再版说明

《净修捷要报恩谈》初版付印以来。已 经历四个月,承蒙老法师慈悲推荐,各地佛 门同修流通踊跃, 印制份额很快告罄。趁此 再版之际,编者将书中疏误之处尽力修改: 于念公提及之人物、事件乃至地名等. 竭力 搜集参考资料. 以及于教理重要处. 旁征博 引,希望能帮助读者更好地理解内容,深入 意趣, 以获得实修实证之益。

为今读者阅读时更加顺畅, 今将初版内 文中的"编者按"三字予以省略,只留所按 的内容于括号内。正如本书《编辑说明》中 所解说的, 括号里的字都是编者所加的, 括 号外的字才是念公的原话。因此, 略去"编 者按"三字不但对于阅读理解方面没有影 响, 而且能免去此三字所造成文意中断的感



觉,这种效果在制作有声书时会特别显著。

念公不仅博通佛门的禅、教、律、密、 净各宗,而且国学造诣也很深厚,因此随 口拈来的词语,往往都有典故,不能等闲 视之。为了不错过老人家所要表达的重要讯 息. 编者努力从各方面的文献发掘相关资 料,附于注释之中,用以补充念公未及言明 的意旨。由于这些注释的份量比较大, 所以 移到每一章节(每一拜)的后面. 以便查 索。在整理这些资料的过程中, 对于念公的 精湛学问与实修功夫愈加佩服, 对于夏莲居 老居士的真实成就愈加肯定, 对于《佛说大 乘无量寿庄严清净平等觉经》与《净修捷要 报恩谈》的信心也愈加坚定,对于持名念佛 法门之妙法光明能今一切众生消除自身痴暗 而得至大安乐之究竟方便更为坚信不疑,对 于十方诸佛共同畅演弥陀大法之出世本怀愈



加感恩戴德。编辑终了,赫然发现,获益良 多的首先就是编者自己。因此也愈加肯定, 只要读者诸君用心体会所加注释的意趣. 对 于念公的《报恩谈》应当会有更加深刻的契 会。

此次再版, 谨加附录二篇: "附录一" 是黄念祖老居士宣读于"第三届中日佛教学 术交流会议"的一篇演讲, 以显示《无量寿 经》即《华严》、即禅、即密:一切含灵依 此度脱。"附录二"是《净宗历代祖师略 传》, 乃为响应念公的呼吁, 将昙鸾、道绰 二位大师列入净宗诸祖。

本次再版的同时, 也做出简体字版, 付 梓流通,并提供需要的同修自行付印。但是 必须在此声明的是, 希望翻印者按照此简体 版的原样进行印制,请勿擅改本版的文字用 法等内容。正体字版与简体字版乃"异名同



体",两版在标点符号的使用和排版格式上略有不同,但不影响文义之理解,唯方便读者之故。

与初版类似的情况是,再版的过程也是经历一番周折坎坷才完成。由于时间与人力有限,尽管编者已经全力以赴,疏误之处仍在所难免,敬祈十方大德仁者不吝批评指教,无限感恩!

香港佛陀教育协会谨识 公元二〇一五年八月



## 净修捷要 (一名五念简课)

夏莲居老居士一著

净宗一法, 易行难信, 非探教海, 莫窥 津涯。虽《华严》以十愿为归,天亲以"五 念"为门,而末法浅学,未易遽入也。必须 熟读《大经》. 方能略明纲要。然而今之修 净业者,大率仅持《小本》,于《小本》仅 持《秦译》,能持《唐译》且诵《大经》 者, 殊不易睹。此其所以号称习净者多, 而 具深信切愿者少。信愿未深, 而欲得真实受 用不亦难乎!

庚辰之岁二,病中发愿,敬集经文,副 以祖意, 作为简课, 俾授初机。约自他感应 于三业之间, 括赞观愿向于一礼之际, 妄想 不易乘隙, 而正念自得现前, 需时既少, 收 效良多。是以付印以来, 已历四版, 受持获



益, 先后相望, 节时省力, 行者称便。

果能随文运心,久习纯熟,则于性修不二、境智一如之理,不待研讨,自生信解。 再读《大经》,于净土法门,有如顺行, 有如是渡矣。但每条均系经文法语, 为滑口率意,致蹈轻慢。务宜诚敬虔恭, 为滑口率意,致蹈轻慢。务宜诚敬度, 为滑口率意,致蹈轻声"四修五念"之 ,方合天亲菩萨"四修五念"之,则 自能获密益于潜移默运中。如嫌简略,方 自能获密益于潜移默运中。如嫌简格诸方。 适届联合普遍祈祷法会<sup>三</sup>圆满之期,勉循 修善信之请,略题数语,用志缘起云。

净宗学人郓城夏莲居识于燕京<sup>四</sup>寓庐<sup>五</sup>欢喜<sup>六</sup>念佛斋

#### 【注释】

一 夏莲居,原名夏继泉,字溥斋,号渠园,山东郓城人,中 年以后专修净业,改名莲居,又号一翁。一八八四年四月二十 日生于新疆于阗,一九六五年十二月十四日于北京西逝,享年 八十二岁。乙丑年(一九二五)因山东军阀张宗昌加害,避居 日本,备受日本朝野尊重,各宗耆宿无不亲晤,倾谈心要,贤



俊之士多来问学。归国后,掩关津门,会集《无量寿经》五 种译本, 冥心孤诣, 三年不下楼, 稿经数易, 方庆告成, 普海 同欣, 称为善本。后来京宏法, 应广济寺方丈现明老和尚之 请, 宣讲净土法门。莲公在京大宏净宗, 广育英才, 数十年如 一日, 沾法益者不可胜数。一九四六年白教大德贡噶活佛曰: "此间堪任无上密法金刚阿阇黎位者, 唯夏公一人而已。"解 放后宗门耆宿虚云老法师赞其曰: "不意为北方能会晤如是之 大善知识"。一九五五年被选为北京市西城区政协副主席。 一九六二年, 莲公八十岁, 为表达爱国之心, 将一生撙衣节食 所收藏之历史珍贵文物三百余件, 分别捐献给故宫博物院、 山东博物馆和郓城县。《光明日报》《大众日报》曾刊登报 导。有关单位在人民大会堂设宴答谢,同时国务院有关领导人 习仲勋、夏衍等亦出席参加。晚年常有诗文在报刊发表。如 一九六一年九月二十八日于《光明日报》发表《秀丽辞》。陈 毅副总理读后,于中南海紫光阁设宴相款,席间备陈日内瓦之 行见闻,并以诗文为娱。

二 "庚辰之岁",是公历一九四〇年。

三 一九四五年,莲公发起各界联合普遍祈祷息灾法会,作 "联合祈祷法会缘起",广列当世众生种种罪恶,及因果报 应之理,呼吁同人各尽所能,联合祈祷,以挽回时运,又论及 念佛法会之意义,为各方所传诵。此次联合普遍祈祷法会,于 夏历四月初八(公历五月十九日)释迦圣诞在北海团城启建, 为大型昼夜佛七道场。法会前后凡七昼夜,佛声不断。道场四 众,不但无一倦容,而且声情激越。(参考夏老居士生平介绍 摘录)

四 燕京,指现在的北京。因古时为燕国都城而得名。



寓所位于北京帽儿胡同六号。"寓庐"和"寄庐"乃异词同义,皆为"寓所"之意。莲公诗集《净语》中收录《赠某居士十六首(并序)》一诗,落款为:"丙子仲冬,莲翁记于燕都寄庐之校经室。"可见,"寓庐"和"寄庐"皆为寓所。今略举两例,以资证明。如晚清著名教育家孙诒让先生位于浙江瑞安县城的"邵屿寓庐",为孙老先生当年归乡后读书之所;又如,建于上世纪二十年代的"燕南寄庐",原为著名戏剧表演艺术家盖叫天(张英杰)私宅。

六 "欢喜"一词的来历,是莲公得遇净土法门欢喜无量,遂 感此乃佛法之大安乐。在念公《读〈角虎集〉有感》的开示录 影中有这样一段话,可以作为"欢喜"一词来历之佐证(现恭 敬听打收录于此): "所以,我的先师夏莲居老师,听到这个 净土法门,回来后在屋子里就这么乐,笑了好几天,太欢喜 了! 他就说'我这回可有办法出去了!'除了这个法门哪,要 出这六道, 那是难哪! 要断尽了'见思惑'才出得去。'见思 惑',咱们那个'贪、瞋、痴、慢',不光是咱们人世的'贪 瞋痴慢',要把欲界天的、色界天的、无色界天的'贪瞋痴 慢'都得去掉了,你才能去哪。出(六道)是这么难哪!所以 咱们就是凭这一句(佛号)呀,咱们'有信、有愿'哪,还不 管你念多念少、念好念坏,只要你信愿是真的,就决定是往 生! 因此, 咱们出这个娑婆(世界), 咱们往生极乐, 人人都 有份! 所以我们也希望大家跟夏老师一样啊, '欢喜'呀! (为了)将来,咱们(现在)结一个在极乐世界再相会的因, 我就供养就到这儿。"

#### 香赞

戒定真香 虔诚修供养 普令闻熏 善根皆增上 香气心光 悉遍满十方 诚感佛慈 加护恒吉祥 南无香云盖菩萨摩诃萨(三称)

一心观礼,娑婆教主,九界导师,如来世尊,于五浊世,八相成道,兴大悲,悯有情,演慈辩,授法眼,杜恶趣,开善门,宣说易行难信之法,当来一切含灵,皆依此法而得度脱,大恩大德,本师释迦牟尼佛。

南无本师释迦牟尼佛(一拜三称)一

一心观礼,极乐教主,因地闻法,即发无上正觉之心,住真实慧,誓拔勤苦生死之本,弃国捐王,行作沙门,号曰法藏,修



菩萨道,于无量劫,积植德行,所发殊胜大愿,悉皆圆满成就,名具万德,声闻十方,接引导师,阿弥陀佛。

南无阿弥陀佛(一拜三称)二

一心观礼,从是西方,去此世界,过十万亿佛土,有佛世界,名曰极乐,法藏成佛,号阿弥陀,名无量寿,及无量光,如来应正等觉,十号圆满,安隐住持,具足庄严,威德广大,清净佛土,阿弥陀佛。南无阿弥陀佛(一拜三称)三

一心观礼,清净法身,遍一切处,无生无灭,无去无来,非是语言分别之所能知,但以酬愿度生,现在西方极乐世界,常寂光土,接引法界众生,离娑婆苦,得究竟乐,大慈大悲,阿弥陀佛。 南无阿弥陀佛(一拜三称)四 一心观礼,圆满报身,所居之处,永无众苦诸难恶趣魔恼之名,亦无四时寒暑雨冥之异,宽广平正,微妙奇丽,超逾十方一切世界,实报庄严净土,阿弥陀佛。南无阿弥陀佛(一拜三称)五

一心观礼,寿命无量,光明无量,菩萨弟子, 声闻天人,寿命悉皆无量,国土名字, 都胜十方, 无衰无变, 建立常然, 殊胜希有, 阿弥陀佛。

一心观礼,无量寿佛,亦号无量光佛,亦号无边光、无碍光、无等光,亦号智慧光、常照光、清净光、欢喜光、解脱光、安隐光、超日月光、不思议光,光中极尊,佛中之王,阿弥陀佛。

南无阿弥陀佛(一拜三称)七

南无阿弥陀佛(一拜三称)六

一心观礼,无量光寿,如来世尊,光明普 照十方世界,众生有缘遇斯光者, 垢灭 善牛. 身意柔软. 所有疾苦莫不休止. 一 切忧恼莫不解脱,如是威神光明,最尊第 一. 十方诸佛所不能及. 阿弥陀佛。 南无阿弥陀佛(一拜三称)八

一心观礼,极乐世界,教主本尊,于彼高 座, 威德巍巍, 相好光明, 一切境界无不 照见,如黄金山,出于海面,其中万物, 悉皆隐蔽, 唯见佛光, 明耀显赫, 有无数 声闻菩萨恭敬围绕,阿弥陀佛。 南无阿弥陀佛(一拜三称)九

一心观礼,极乐世界,教主本尊,今现在 彼.为诸有情.宣说甚深微妙之法.今得 殊胜利益安乐,十方菩萨瞻礼闻法,得蒙 授记,称赞供养,阿弥陀佛。 南无阿弥陀佛(一拜三称)十

一心观礼,佛由心生,心随佛现,心外无境,全佛是心,境外无心,全他即自,洪 名正彰自性,净土方显唯心,感应道交, 呼应同时,十万亿程,去此不远,心作心 是,阿弥陀佛。

南无阿弥陀佛(一拜三称)十一

一心观礼,显密一体,身土不二,称名无异持咒,教主即是本尊,大日遮那,同归 光寿,华藏密严,不离极乐,竖穷三际, 横遍十虚,阿弥陀佛。

南无阿弥陀佛(一拜三称)十二

一心观礼, 六字统摄万法, 一门即是普门, 全事即理, 全妄归真, 全性起修, 全修在性, 广学原为深入, 专修即是总持, 声声唤醒自己, 念念不离本尊, 阿弥陀佛。

南无阿弥陀佛(一拜三称)十三



一心观礼,无量光寿,是我本觉,起心念 佛,方名始觉,托彼依正,显我自心, 始本不离, 直趋觉路, 暂尔相违, 便堕无 明. 故知正谝知海. 虽入众生心想. 寂光 真净,不洗一切情计,微妙难思,绝待圆 融. 阿弥陀佛。

**南无阿弥陀佛**(一拜三称)十四

一心观礼,万德洪名,能灭众罪,果能一 向专念, 自然垢障消除, 不但道心纯熟, 月可福慧增长、临命终时、圣众现前、慈 悲加佑,令心不乱,接引往生极乐世界, 七宝池中,华开得见,阿弥陀佛。 南无阿弥陀佛(一拜三称)十五

一心观礼,极乐世界,德风华雨,妙香天 乐.泉池林树、宝网灵禽、色光声香.遍 满佛土.成就如是功德庄严.增益有情. 殊胜善根,大愿大力,阿弥陀佛。

#### 南无阿弥陀佛(一拜三称)十六

一心观礼,极乐世界,黄金地上,宝树行间,莲华池内,宝楼阁中,发菩提心, 念佛往生,住正定聚,永不退转,容色微妙,超世希有,咸同一类,无差别相,悉 是清虚之身,无极之体,诸上善人,皆由 一向专念阿弥陀佛。

南无阿弥陀佛(一拜三称)十七

一心观礼,极乐世界,菩提树下,宝栏楯边,闻妙法音,获无生忍,受用种种大乘法乐,福慧威德,神通自在,随意所须,应念现前,一生补处,诸大菩萨,皆由一向专念阿弥陀佛。

南无阿弥陀佛(一拜三称)十八

一心观礼,极乐世界,道场、楼观、讲堂、精舍,诸往生者,方便同居,或乐说



法,或乐听法,或现神足,或在虚空,或在平地,随意修习,无不圆满,菩萨圣众,皆由一向专念阿弥陀佛。 南无阿弥陀佛(一拜三称)十九

一心观礼,十方世界,示现广长舌相,说诚实言,称赞无量寿佛不可思议功德,欲令众生闻彼佛名,发清净心,忆念受持,皈依供养,所有善根至心回向,随愿皆生,得不退转,乃至无上正等菩提,恒河沙数诸佛。

南无阿弥陀佛(一拜三称)二十

一心观礼,四维上下,称赞本师,于一切 世间,说此易行难信之法,劝诸有情,至 心信受,护念十方念佛众生,往生净土, 恒沙世界一切诸佛。

南无阿弥陀佛(一拜三称)二十一

一心观礼,经云:当来经灭,佛以慈愍,独留此经,止住百岁,遇斯经者,随意所愿,皆可得度,是故我今至心顶礼,广大、圆满、简易、直捷、方便、究竟,第一希有,难逢法宝,《大乘无量寿庄严清净平等觉经》。

南无阿弥陀佛(一拜三称)二十二

一心观礼,一乘了义,万善同归,凡圣齐 收,利钝悉被,顿该八教,圆摄五宗, 横超三界,径登四土,一生成办,九品可 阶,十方诸佛同赞,千经万论共指,宝王 三昧,不可思议,微妙法门。 南无阿弥陀佛(一拜三称)二十三

一心观礼,弥陀化身,从闻思修,入三摩地,反闻自性,成无上道,修菩萨行,往生净土,愿力宏深,普门示现,循声救苦,随机感赴,若有急难恐怖,但自皈



命,无不解脱,万亿紫金身,观世音菩 萨。

南无阿弥陀佛(一拜三称)二十四

一心观礼,净宗初祖,以念佛心,入无生忍,都摄六根,净念相继,不假方便, 自得心开,入三摩地,斯为第一,与观世 音现居此界,作大利乐,于念佛众生,摄 取不舍,令离三途,得无上力,无边光智 身,大势至菩萨。

南无阿弥陀佛 (一拜三称) 二十五

一心观礼,无量寿如来会上,座列上首, 德为众尊,《华严》经主,万行庄严,化 身金刚萨埵,永为密教初祖,不舍因地, 遍收玄妙,十大愿王导归极乐,大愿大 行,普贤菩萨。

南无阿弥陀佛 (一拜三称) 二十六

- 一心观礼,法王长子,七佛之师,胜妙吉祥,无垢大圣,愿共众生同生极乐,系心一佛,专称名号,即于念中,得见弥陀,一行三昧,大智宏深,文殊师利菩萨。南无阿弥陀佛(一拜三称)二十七
- 一心观礼,灵山会上,亲承佛诲,授与《大乘无量寿经》,嘱以弘扬净土法门,现在兜率内院,当来三会龙华,菩提树下,成等正觉,福德无边,弥勒菩萨。南无阿弥陀佛(一拜三称)二十八
- 一心观礼,无量寿如来会上,舍利弗等诸 大尊者,及贤护等十六正士,咸共遵修普 贤大士之德,具足无量行愿,安住一切功 德法中,诸大菩萨。

南无阿弥陀佛(一拜三称)二十九

一心观礼, 从上以来, 莲宗诸祖, 暨弘宗



演教, 皈向净土, 诸大善知识, 以及本身 皈依、授戒、传法、灌顶, 诸位大师。 南无阿弥陀佛(一拜三称) 三十

一心观礼,尽虚空遍法界,常住三宝,十 方护法菩萨,金刚、梵、天、龙、神,圣 贤等众。

南无阿弥陀佛(一拜三称)三十一

一心代为生生世世及现在生中父母、师长、六亲眷属、冤亲等众,顶礼三宝,求 哀忏悔,普代法界众生,回向西方极乐世界,同生净土,同圆种智。

南无阿弥陀佛(一拜三称)三十二

## 无量寿佛赞

无量寿佛甘露王 威德愿力难量 洪名虔称消灾障 化火宅为清凉 菩提心中接佛光 福慧善根自长 一向专念莫彷徨 勤熏戒定香 信愿行三是资粮 苦海得慈航 南无西方极乐世界大慈大悲大愿大力 接引导师阿弥陀佛 南无阿弥陀佛(千声或万声)

惟愿

天下和顺 日月清明 风雨以时 灾厉不起 国丰民安 兵戈无用 崇德兴仁 务修礼让 国无盗贼 民无怨枉 强不凌弱 各得其所 并愿以印行功德 回向法界一切有情 所有六道四生 宿世冤亲 现世业债 咸凭法力 悉得解脱 现在者增福延寿 已故者往牛净土

同出苦轮 共登觉岸



## 净修捷要报恩谈

——黄念祖老居士一九九〇年七月讲于北京黄府

《净修捷要》是先师夏莲居老居士的一 个非常重要的著作。一个真实的、修行有成 就的人, 他所写的东西、所讲出来的东西, 不同于一般人哪。所以在研究正文之前, 我 们先看一下这个《序》。《净修捷要》一开 始这一篇,就知道是《序》。(《净修捷 要》) 也叫做《五念简课》。佛教. 这个 "天亲菩萨"呀,是"五念法门"哪,这个 《净修捷要》里头也就是天亲菩萨的"五念 法门". 所以就称为"五念法门"的一个简 单的功课(《五念简课》),就有两个名 字。所以现在, 我来向大家汇报这个内容, 这也是第三次了。总之, 圆瑛法师啊, 讲 《楞严经》讲了一百多次。他每讲一次都有



新的体会、新的进步,佛法就是如此。那么 我这个第三次也比前两次一比呀,因为它这 个老本子,这个里头也有一些记录。这一比 之下呢,觉得老的里头,上一次谈得很不 是,认识很不够啊。就感佛之恩哪,所以思 在我们今天谈的名称,就是《净修捷要报恩 谈》"。这些谈话是因为知道有恩哪,感恩 哪、报恩哪,这么来谈的<sup>个</sup>。这个《序》统统的 别,我们不全部把这个《序》统统的 完,我们侧(重)它这个重要的部分。

"净宗一法,易行难信,非探教海, 莫窥津涯。"

这一上来它就说: "净宗一法,易行难信,非探教海,莫窥津涯。"净土法门是"易行难信"之法呀,是"难信"哪,所以虽然是"易行",也是"难信"哪。佛的教法称为"教海"呀,如汪洋大海,不知边



际。你不是亲自到"教海"里面,亲自去探 讨. (就)要入大海呀. 不是在这个岸边上 待一待的。你不是深探教海的人, 你就不知 道佛法。不知道怎么能够可以"入"啊、可 以"度"啊。怎么样可以……它的边儿有多 广大呀, "无边"哪, 这种就不知道了。

"虽《华严》以十愿为归,天亲以 '五念'为门,而末法浅学,未易遽入 也。"

虽然《华严经》"十大愿王"导归极 乐, 指明了大家的"归宿", 你要学教, 到最高峰就是《华严经》,《华严经》最后 就"十大愿王导归极乐"嘛。所以净空法师 一直到处讲经, 到处讲经, 到后来讲到《华 严经》,讲到这个地方,他就归净土了 $^{\pi}$ 。 这个最高的经典是《华严经》, 但是《华严 经》最后就是"十大愿王"都劝众生一起往



生极乐世界呀。所以就是说,现在净空法师就是一个例子,就是从这个"十大愿王"也把他导归极乐了(念公讲至此处,不禁开怀一笑),指导的啊,他就是这样。教海里面,(净空老法师)他也说这个"教海算沙"很难得出来呀。你光是研究教,"教海算沙",大教海中去算有多少沙子,你是算不清楚的,不知道"归宿"啊。

虽然《华严经》是这样了,有给指明了"归宿",天亲菩萨也以这个五作为法门。"五念"就是:"一是礼拜,二是赞叹,三是发愿,四是观察,五是回向"。以,全是能修这"五念"的必定往生啊,以,全是能修这"五念"的必定往生啊,这是"五念"。天亲菩萨以这个"五念"作为"门"哪,一个指了"归宿",一个指了"归宿",一个指了"们"哪。有"门"就"有门可入",把"门"告诉了大家了。可是"未法浅学",



现在到了"末法"了, 佛灭度已经是两千多 年了. 按真正的那个佛历来计算. 算是三千 年了。现在大家所通说的是二千几百年哪, 那是按印度的那个"贝叶经文"那个"点 儿"数出来的。它集结一次,一年集结一次 点个点儿,数"点儿"数出二千五百多个。 但是印度沦为殖民地+, 外国统治, 经过很 多、很多战乱, 你打, 吞了我, 我吞了你, 是不是每年都能点点儿?不一定:这个点的 点儿的那一部分是不是有损失? 也不一定。 所以它这个(看起来)好像是很证据确凿. 实在是有很大的问号+-。但是中国这三千多 年怎么来呢? 从汉朝佛法就来了, 我们把那 个当时的年代一折合, 折合佛出生的时候, 是咱们周朝什么什么年, 什么什么年。中国 用这个"天干地支、甲子丙丁"这么排下 来, 永远没有错的, 自古以来没有错。那个 时候儿折合是对的, 到现在应该还是对的。



所以就是按中国那个时候儿折合,就是在讲佛的出世到现在是"三千年"了。大家流行啊,是二千五百多年,按着、根据那个"贝叶经文"上点的"点儿"。过去集结,后来就是再把它翻一翻、晒一晒,作为一次工作,点个点儿,一年一次,数这个"点儿"数的结果。

所以现在是到了"末法"了,"正法" 佛在世、(灭度以后的)五百年,"像法" 一千年,末法"一万年。因此有很多人说, 后来法"一万年。因此有很多人说, 法就要完了;法完不了!刚过一千多年,后 头还有八千多年哪,所以这个是(法并没有 完)。但是到了"末法",咱们这个时代 完)。但是到了"末法",咱们这个时代是 "减劫",众生根机愈来愈差。这个时代是 "末法",而你本人又是个"浅学"<sup>+-</sup>,你 这个所学的很浅,你还是不容易进入这个 这个所学的很浅,你还是不容易进入的 行哪。所以就是说,现在有很多自称为"净



土宗", 甚至于法师, 实际上还都没有深入 啊。

"必须熟读《大经》,方能略明纲 要。

怎么才能深入呢?"必须熟读《大 经》". 所以现在的法师有几位是熟读《大 经》的? 很少啊, 很希有啊! 所以, 净空法 师在这方面,我们很赞叹哪!并不多啊!他 带了个头,"熟读《大经》"而且倡导+=。 "必须熟读《大经》,方能略明纲要",你 才能够略略的明白一点这个净上法门的"纲 要"啊、它的纲领、它的重要之点所在:知 道了"纲要"才能够理解全部的奥义。这样 只是略(明),"熟读《大经》"只是"略 明"啊。

"然而今之修净业者,大率仅持《小



本》,于《小本》仅持《秦译》,能持《唐译》且诵《大经》者,殊不易睹。"

可是现在的修净业的人怎么样呢?"大 率仅持《小本》". 一般只知道念《阿弥 陀经》,不知道念《无量寿经》。于《小 本》呢. 这个《小本》里头就只诵(《秦 译》). 现在大家所念的是鸠摩罗什翻译 的, 称为《秦译》。那个时候儿南北分, 鸠摩罗什在北边,它叫"姚秦",国号叫 "秦":不是秦始皇那个秦.是六朝时候儿 的秦,"姚秦"。读《秦译》就是(读)鸠 摩罗什所翻译的本子。《大本》不念. 只念 《小本》, 而《小本》只念鸠摩罗什翻译的 这一本。现在不但大家不知道念, 连名字都 不知道,不知道还有玄奘法师翻译的《阿弥 陀经》(即《称赞净十佛摄受经》)。 玄奘 大师他是很聪明啊, 他从印度回来时候带了



很多经。基本上,凡是他事先知道了这个鸠 摩罗什已经翻译的, 他就不再翻了。但是有 两部经,他已经知道,他又翻了, (其中) 一部是《金刚经》。《金刚经》玄奘大师翻 译的称为《能断金刚经》:还有就是《阿弥 陀经》, 他又翻译了。所以他要翻译的话, 它就是说(明),他这里头、他所翻译的本 子有重要的补充嘛。但现在大家关于《阿弥 陀经》, 修净土的人只知道念鸠摩罗什这一 本. 不知道玄奘这一本。所以现在能够持 《唐译》. 在这个净业里头能够不仅仅持 《秦译》. 而且能够持诵《唐译》, 能读诵 玄奘所翻译的本子,而且还念《大经》的, "殊不易睹". 很不容易看到啊。那不但夏 老师当时,现在也很难看到啊。现在净空法 师重视夏老师的会集本《无量寿经》. 把它 列在(净土)"五经"书本里头了。所以这 个就是很不容易遇到的啊。

"此其所以号称习净者多,而具深信 切愿者少。信愿未深,而欲得真实受用不 亦难乎!"

"此其所以号称习净者多"。看起来、 说起来, 说是修净的人很多, 而真正做到 "深信切愿者少"。所以修净上就是要你有 "深的信心,有切的愿力",所以你有"深 信切愿"就决定往生啊。现在修净业者. 号 称是净土宗的人,但是真正能够深信,能够 恳切、迫切这样的发愿的很少啊。信愿不 深, 而想要得"真实受用", "不亦难乎" 啊. 那就难了。所以蕅益大师说. 能否往 生, 就决定于信愿哪。你念得再好, 没有 "信愿"是不能往生啊。你现在理解得太 少, 你没有能发起真正"如实"的"信和 愿"。这个就很难了。

"庚辰之岁,病中发愿,敬集经文,



副以祖意,作为简课,俾授初机。约自他 感应于三业之间,括赞观愿向于一礼之 际. 妄想不易乘隙. 而正念白得现前。需 时既少,收效良多。"

在庚辰的那一年,这个病中就发愿, 这是夏老师他自己了。发了一个很大的愿 哪, 要很恭敬的来集结一些各种经里头的文 句。"副以祖意"。这个就是夏老师的净土 宗的特殊不同之处, 就和印光法师也都有所 不同。"副以祖意"。把"祖师的意"也结 合进来了。所以现在大家都是说: "你们一 学、一念'净土',一搞'禅'哪,就是务 外了,就是不专了。"这也有必要,因为末 法众生根器是差了, 你一门还学不好, 你再 多加一门就更学不好了。但是绝对的"不 (是) 让你学净土的人, 你就不许去碰一碰 禅宗". 那就不会有人"有禅有净土"了:



那没有人"有禅有净土"就没有"戴角虎" 了;没有"戴角虎",所以"有禅有净土, 犹如戴角虎"啊。因此夏老师这些就是我们 要注意的地方。

所以在各种大家都有说法,都有原则 (的情况下)。我们对于印光法师没有一 点轻慢之意, 但这点跟夏老师相较, 两人有 点不同。但是印光法师本人对于禅还是很理 解的, 尤其是对于蕅益的赞叹, 他说, 那是 佛再作这个注解, 也不能超过蕅益。这是大 修行人的话, 所以是大祖师的话, 我们是很 尊敬、很赞叹+四。但是对于禅这一方面说, 跟夏老师的态度这里有点出入。夏老师明白 (的) 就说, 我这里头, 一方面根据经典, 一方面把祖师的、禅宗的这一些风格、一些 精神融会在一起了。"祖师意"呀. 所以常 常问, "什么是祖师意呀?什么是西来意



呀?""祖师意、西来意"也就在这个《净 修捷要》里面。所以我们读《净修捷要》, 不光是理解了净土宗各种经典的许多精华, 而且禅宗的"祖师意"也在里头,因为集结 的时候就结合了"祖师意"。这一点是大家 很应当留心的。

那么, 作为一个简单的课, 拢共+五(总 共)就三十二拜嘛,很简单,没有几篇儿 嘛。"利初机"呀,让初机有得修啊。那 么这一个简课的内容是怎么回事儿呢?"约 自他感应于三业之间",我们修行就是要 "感应"啊。"感应"就是我是"自",佛 是"他"。这个"自"和"他"有了"感 应"了,这是最好的事情了。怎么能得到 "感应"呢?我们这个"身"、"口"、 "意",这是我们在作业,这称为"三 业"。就在"身"、"口"、"意"这个三



业(里头). 人就是在这个"三业"里头 啊。可是就在这"三业"里头我们能够达到 "自他感应"啊。你身在礼拜是"身业"。 口在念诵是"口业", 意在念经文, "安 住"于经文的奥义之中, 你的身口意以这个 为"能感", 你就能得到"感应", 得到佛 的加被嘛。"括"就是包括,"括赞观愿 向于一礼之际",这就是"五念法门"。 "五念法门"是"'礼拜',第二是'赞 叹'、(然后是)'观察'、'发愿'、 '回向'",这是"五念法门"。所以"赞 观愿向",把这个"赞叹、观察、发愿、回 向"都在这一个"头"里头。你要就是磕这 一个头, 可是在之前你就有"一心观礼", 就"观"了;这里头有"赞叹"的话,"发 愿"也在里头,"回向"也在里头。所以世 亲菩萨<sup>††</sup>说这个五念的法门,这就是融会在 这个修持里头了, 所以称为《五念简课》。



这么做的话, "妄想不易乘隙" \*\* 呀, 妄想抓不着机会,不能钻空子。你没有机会 给它, 因为你都一件事接一件事, 这一个 头磕完了,下面又"一心观礼"了。这里 文句文句都很紧凑, 磕完之后, 你又是念 佛, 念佛中还"三称南无阿弥陀佛", 起来 又念哪。那"妄想"没有机会,它没有空子 可钻,不能"乘隙而入"啊。"正念自得现 前"嘛,妄想不能乘隙而入,你正念就自然 现前嘛,这个就是多么直截了当。"需时既 少,收效良多",这三十二拜一会儿就做完 了, 时间很少, 而"收效"是非常非常多 啊。

"是以付印以来,已历四版,受持获益、先后相望、节时省力、行者称便。"

跟别的相比,所以"先后相望,节时省力",又节省时间,又省精力。所以在现



在,大家都忙啊、都紧张啊,而且大家都是 这个(精力有限)。就是出家人也不闲哪. 有的出家人比我们还忙, 他的庙做旅游点 了, 他这个一早上起来就要把庙打扫干净, 然后就是来了游人,就是糖、香烟头儿、包 糖的纸……在一天这条帚扫扫, 他说, 还什 么叫用功?腰酸腿疼啊.什么都"动弹都 动弹不了了"。大家就是忙啊,时间(有 限)。所以出家, (有)人还想出家, 我说 你到哪去出家去,现在? 所以现在就是说, 在家也是各种都在忙啊, 美国是中年人的战 场, 都是在斗啊、在争啊, 竞争啊, 所以要 "专门修持"是很难。就要有这样儿的法 门. 简单扼要. 效果很高。我们讲效率、高 效率. 花时间少. 效果大. 就是效率高嘛。 我们要谋求那个高效率的法门哪。

"行者"都"称便", 所以前前后后很



多人修, 很多人一直修到九十多岁。我看见 一个人, 他还在马路上一边修一边念。他从 来不坐车子, 几十里他也是走, 他在路上一 边走,一边就修这个。一边走,一边……他 当然不能磕(头),心里观想着我在磕头。

"果能随文运心,久习纯熟,则于性 修不二、境智一如之理,不待研讨,自生 信解。再读《大经》,于净土法门,有如 顺水行舟,扬帆径渡矣。"

这么样的话, 你"果能随文运心" +^, 随着这个文,你心就是在这儿随着它(运 转). "心之运转"跟《净修捷要》里头的 文一致啊。"久习纯熟",纯熟了之后,你 就对于"性修不二、境智一如"的道理,不 用去研究也自然就能生到"信解"啊。所以 "性修不二、境智一如",这两句话现在不 讲, 等到以后要讲, 在这文章里头, 这很重



要啊。你的"本性"和你现在的"修持", 你本性就是佛, 你现在修持, 你在做三十二 拜, 你这个修持和你的本性是一件事情。而 "境"和"智",你这个境界,观想极乐世 果种种的"境界"和这个"智慧"。和"金 刚的智慧"不是两样儿的。所以有人就说, 《金刚经》跟《阿弥陀经》有个矛盾哪. 《金刚经》是一切有相都是"虚妄"。你看 《阿弥陀经》告诉我们又是"黄金为地", 又是这又是那、全是"有相"、这两个经矛 盾哪!这两个经并不矛盾,是你读的人矛 盾。"境"和"智"是一如,"境"就是 "智"。这些道理我们在以后都要发挥。那 么. 这个时候再念大经. "于净土法门. 有 如顺水行舟,扬帆径渡矣",你就在顺水在 乘船, 也顺风啊, 帆也挂起来了, 直接就渡 过了。



"但每条均系经文法语,万勿滑口率 意, 致蹈轻慢。务官诚敬虔恭, 如觐慈 光,方合天亲菩萨四修五念之旨,白能获 密益于潜移默运中。如嫌简略,则有《大 经五念仪》,行将脱稿,请益诸方也。话 届联合普遍祈祷法会圆满之期,勉循同修 善信之请,略题数语,用志缘起云。"

这底下就不多说了,就再交代一下, 说这里头每一条、每一条都是经文哪,不要 大意呀. (要) 恭恭敬敬的. 就是天亲菩萨 "四修五念"。"五念"我们说过了,还有 "四修"。"四修"的意思就是一个是"恭 敬修". 我们要很恭敬净上法门. 恭敬阿 弥陀佛和一切圣众;第二是"无余修",你 称了阿弥陀佛的名号。就是"专念阿弥陀佛 名号",也就是跟这个经中这些如来圣众的 名号,不去掺杂其他的,就是"无余修";



(第三) "无间修", 就是净念相继, 没有 间断哪: (第四) "长时修"就是以毕命为 期, 我这一生啊, 到我命终了, 我才给它念 完啊;这叫"四修"。"五念"刚才说的那 五种。天亲菩萨主张要"四修五念",这个 "四修五念"自然就获到"密益" +九了。底 下不说了,这个(是)主要的,我们也从 这里知道,要修净业,要知道读《无量寿 经》, 要知道夏老师会集的《阿弥陀经》 啊. 种种的。这个里头最简易的呢. 就是 《净修捷要》。所以我们今天哪. 就开始大 家在一起,来共同研究这个内容。

## 【注释】

七 念公晚年的一切行谊皆为"报恩",故而注解《大经》,畅演妙法,以究竟方便之法门"拔众生勤苦生死之本";若言念公此生专为"报恩"而来,亦不为过也。念公晚年在居所门上贴了一首偈子,后人从中可仰望老人大慈大悲的广阔胸怀——年老体弱况复多病。余光无多赖以报恩。闭门著书以冀专精。无暇会客敬谢嘉宾。



八 念公常常教导后学晚辈"要利他、要报恩"。一九九五年第三期《佛教文化》登载了念公外孙女白真居士转述念公生前谆谆教诲子女的话:"要利他啊!要报佛恩啊!要报众生的恩啊!"这句话亦可以说是念公一生之写照。

九 净空老法师在《发大誓愿》(第二回)第三集的讲解中说 道: "愿心要恳切,我这一生来干什么?就是来求生净土的, 我就为这桩事情来的,我就干这桩事情。我的人生目的就是往 牛极乐世界,往生极乐世界就是为了圆满成佛,必成正觉,我 走的是这条路。别人所走的是他的路,我不走他的路,我走这 条路。这个路是老师介绍给我的,我们深深相信老师不会骗 我。老师把这个法门介绍给我,是用了苦心,我们感恩。为什 么?我不是他一说我就接受了,至少说了七、八遍,我都没接 受。我接受这个法门,是讲《华严经》、讲《法华经》、讲 《楞严经》。《华严》讲了一半,有一天突然想到,我们心目 当中最尊敬的、最向往的是文殊、普贤。文殊的智慧, 普贤的 实践, 那是非常令知识分子赞扬、景仰、赞叹。这两位大菩萨 修什么成佛的? 经文在后头没有念到, 还没有学到。翻到后 面,整个经读一遍,在《四十华严》第三十九卷,统统都是念 佛往生极乐世界成佛的。我这才相信, 死心塌地, 再不会怀疑 了。用了多少时间?三十年。说明什么?难信之法,不把它真 搞清楚、搞明白就不能接受。我是用了三十年的时间, 而三十 年是讲经,讲经讲到三十年才相信。所以经上讲的难信之法, 这个意思我能体会,一般人不容易体会。真的是难信,可是真 正相信功夫就得力了。"

十 最早来到印度的欧洲殖民者,是开辟新航路的葡萄牙人,大约在十六世纪初。十七世纪,荷兰、英国和法国相继东来,在印度展开了争夺殖民优势的斗争。十八世纪中期前后,英、



法在印度的争夺加剧。七年战争(一七五六至一七六三年)爆发后,英法争夺印度更趋激烈,英国开始侵占印度大片领土。十一 印祖对于"贝叶经"的"遗亡"也有重要的评述,在《增广印光法师文钞》收录的《药师如来本愿经重刻跋》中,印祖云: "须知在昔贝叶,唯属钞写,或有遗亡,以致译文全缺互异。后人添入,深契佛心。"由此可见,按照"贝叶经"上的"点儿"来计算"佛出世到现在的年份"实在是不精准的。

十二 "浅学":学识短浅。出自(汉·孔安国)《古文〈孝经〉孔氏传》曰:"故古文《孝经》初出于孔氏,而今文十八章,诸儒各任意巧说,分为数家之谊,'浅学者'以当六经。"又如,(清·姚鼐)《〈泰山道里记〉序》曰:"余'浅学'又偶过臆度,徒幸有合于好古力索久往来是山中者。"

十三 徐恒志老先生(徐老生前历任上海佛教协会理事、上海佛教居士林讲师、弘一大师研究会顾问等职务)有一篇经因缘》的文章,并于一九九二年的《法音》杂志上刊登。文章讲述了很多鲜为人知的陈年往事,比如念公早年在美国与净空老法师之初相识,以及念公对雪庐老人的钦仰之辞。现摘无量为经解》,当时上海佛教会出版流通组负责人郑颂英老居士深为赞叹,发心付印流通,要我(徐老本人)先作一番校阅,发出的流通,要我(徐老本人)先作一番校阅,发心村印流通,要我(徐老本人)先作一番校阅,发心村印流通,要我(徐老本人)先作一番校阅,发心共源意,要我(徐老本人)先作一番校阅,发心共源意,是可任其搁置!于是将原稿,知为校阅,历时一年,校正七次,并与黄老居士往返通信二十次、分校阅,历时一年,校正七次,并与黄老居士往返通信二十次、一位老人家在美国华盛顿,由于说话过多,特别在临走数日



问道者络绎不绝,造成嗓音沙哑,几乎不能出声,中气大伤, 劳顿不堪,归来后尽量休息,渐渐平复。来信说: '此行幸蒙 上师三宝加被,超额完成任务。此次赴美之主要目的本为美国 维州及台北两地莲华精舍之骨干传讲无上密乘,不料能与华店 顿之华府佛教会结一殊胜因缘。其会长净空法师早于今年四月 写之《跋语》一小段,印为讲习之篇首,激发大众。,黄老在 生,寿九十余(九十七岁),据净空法师云,李氏生前岁 一九八七年十月的一封信中告我(徐老本人): '李氏前岁徒 生,尊亲至极乐世界。至于先师夏老在天津闭关时,两位草 界,当属初步,当念佛功纯之时,其妙境实不可说。'两位草 宿皆以专一念佛,亲得受用,足证我佛慈悲,开此超情离 宿皆以专一念佛,亲得受用,足证我佛慈悲,开此超情离 后大微妙法门,导三根出火宅,济群盲于衽席,大恩大德, 是粉身难报!"

十四 一九四一年冬,印光老法师于苏州灵岩山寺安详西逝。 莲公敬集《秦》《唐》两译《阿弥陀经》经文,作联句《挽印 光法师》以悼:"法音宣流,令得殊胜利益安乐;慈悲嘉佑, 成就如是功德庄严。"此诗亦收录于《净语》中。由此证实念 公所言,莲公对于印祖的的确确是万分景仰和敬重。

十五 拢共: 共计, 总计。

十六 "世亲":又名天亲,梵名 Vasubandhu,音译婆薮槃豆,是无著的异母弟。世亲在北印度宣扬小乘,隐蔽大乘,其兄无著悯之,托以疾病,诱其来见,命弟子于邻室宣读《华严经•十地品》,世亲闻之,方知其兄苦心。他深悔以往弘扬小乘诽谤大乘的错误,要割舌以谢过。无著对他说: "你先前既用舌头诽谤大乘,现在何不用舌头来赞扬大乘呢?"世亲乃舍小入大,广造论释,宣扬大乘,造《唯识论》等诸大乘论。



十七 徐恒志老居士(徐老生前曾为念公《无量寿经解》原稿 做校对,为期一年、校稿七次。)在答复安康杜居士来信中对 于"收摄妄想"有这样一段开示,徐老言:"学佛要旨只是息 妄想。仁者目前第一要着是先收摄妄想,不使纷驰。今既要办 公,又要学诗、学气功、学书画、学佛法,如此头绪纷繁,杂 念纷飞,不病已是大幸。佛在《四十二章经》中说: '制心一 处,无事不办。'孟子亦说:'学问之道无他,求其放心(放 出去的心) 而已矣。人有鸡犬放则求之,放其心而不知求,哀 哉!, 老子曰: '为学日益, 为道日损, 损之又损, 以至于无 为:无为而无不为。'从而知古今圣贤安身立命功夫,无有不 从戒定慧三方面下手者, 故学佛实为一切学问之根本。惜世上 一般学佛者,不知从根本上下手,往往只是求福报、求长寿、 求神通、求奇门遁甲。在佛法看来, 甚可怜悯, 因不明本觉心 性,不知真如实相,始终徘徊门外,虚耗时间和精力。《金 刚经》说: '凡所有相, 皆是虚妄, 若见诸相非相, 即见如 来。'又说:'若以色见我,以音声求我,是人行邪道,不能 见如来。'佛说得如此斩钉截铁,而学佛者往往仍追求有相有 为之法,迷茫不悟,岂不可惜。"(摘自徐老著作《书简节录 答安康杜居士》)

十八 此处"果能随文运心,久习纯熟,则于性修不二、境智一如之理,不待研讨,自生信解"之妙用等同于"任运而住"。我们"心之运转同《净修捷要》的文一致,久习纯熟,对于'性修不二、境智一如'的道理,不用去研究也自然就能生到信解啊",这样达到的效果就是"任运而住",(即自然而然地)住于"真实智慧",住于"一切如来无尽果德的本体"。现摘录早年净宗同修根据念公旅美开示录音整理的《抉择见》一文于此处加以具体说明。念公讲道:"任着自然就这



么而住。'于自生自显之上,即修即行即果',这是贡师(贡噶上师)常说的,这些话虽然少,可以说是'文字般若',多少反应(了)'大圆满见',从这里我们多少可以体会一些,这是贡师开示的殊胜之处。"

十九 "密益"于本文即是"住于正定之聚"。念公在《大 乘无量寿经解•决证极果第二十二》中开示道:"本品会集 《魏》《唐》《宋》三译。文曰: '若已生,若当生, ("若 当生"见《唐》《宋》二译》,皆悉住于正定之聚。,弥显弥 陀大愿之深广。是则不但已生极乐者,住正定聚,必证菩提。 乃至现在当来一切将生极乐之人,但能发菩提心、一向专念, 能与弥陀本誓相应者, 虽居秽土, 仍是具缚凡夫, 但亦已住于 正定之聚,决证菩提。是诚超情离见,不可思议,绝待圆融, 究竟方便也。又《唐译》曰: '若当生者,皆悉究竟无上菩 提,到涅槃处。何以故?若邪定聚及不定聚,不能了知建立彼 因故。'盖谓当生极乐者,皆悉建立往生之正因。依此正因, 必得往生之果。必然一生补佛。故曰'决定证于阿耨多罗三藐 三菩提, 也。彼邪定聚及不定聚之人, 则不能真为生死, 发菩 提心,以深信愿,持佛名号,故云'不能了知建立彼因故'。 又唐善导大师深入经藏, 明正定聚益, 通此彼二土。(谓弥陀 '入正定聚'大愿之益,通显于彼土极乐与此土娑婆。)《甄 解》曰: '此土正定聚,是密益,彼土正定聚,是显益。'又 曰: '若为现生密益者, 今家 (善导) 不共义也。'可见《甄 解》极赞善导大师所说,当生之人,虽身在娑婆,已获入'正 定聚之密益',为殊胜不共之妙义。所谓密益,盖指冥得此益 也。又《小本》亦有与此相呼应之经文,经曰:'若有人已发 愿, 今发愿, 当发愿, 欲生阿弥陀佛国者, 是诸人等, 皆得不 退转于阿耨多罗三藐三菩提。, 是表现在当来一切发愿求生西



方净土之人,皆不退转于无上菩提。可见不退转之胜益,亦复通于彼此二土,与今经文同一玄旨。阿弥陀佛大愿大力,不可思议。"读上文后更当感念莲公之大思大德,以《净修捷要》开显"现前住于正定聚"之究竟方便智慧之门,"当来成佛之果"又何须怀疑?此正是行人发起"深信切愿"入手之处。

## 第一拜

"一心观礼,娑婆教主,九界导师,如来世尊,于五浊世,八相成道,兴大悲,悯有情,演慈辩,授法眼,杜恶趣,开善门,宣说易行难信之法,当来一切含灵,皆依此法而得度脱,大恩大德,本师释迦牟尼佛。

南无本师释迦牟尼佛(一拜三称)"

第一条,这一条就是介绍我们这个世界的"导师"<sup>=0</sup>。所以一切都是要"尊师重道"啊,你要是重道就必然要"尊师"。所以我们对于"师",这都是一般的;尤其

是佛法这样,这种不是释迦牟尼如来,谁也 不能告诉我们这样一个真实的、重要的一个 问题,而且得到解决问题的办法呀=-。不但 是"导师", (还)是我们的恩师, 这个恩 胜于父母啊。父母生了我们的这个肉身, 是佛生了我们的"慧命",给了我们"慧 命"啊。所以我们要礼拜的话,第一个礼拜 (是) 礼拜"本师"啊, 释迦牟尼佛是我们 的"本师"。下面磕头的时候儿,是"南无 本师释迦牟尼佛"。"释迦牟尼"是佛的名 号. 佛是"通号":都称为"佛". 阿弥陀 佛是佛, 药师佛是佛, 佛是"通号"。但是 "释迦牟尼"四个字是"别号"。是单指 "释迦牟尼"这个佛所独有的,这称为"别 号"。所以这一拜就是拜"本师释迦牟尼 佛"。

而且我们在拜、在赞叹里头, 赞叹什



么呢?我们所赞叹的正是他告诉了我们"净 土法门"哪。那么. 这个大家会不会怀疑 呀. 释迦牟尼佛讲了八万四千法门, 种种的 功德,为什么只提这一点哪?是不是因为你 是净七宗的立场, 所以只谈净七啊? 这个里 头我们可以进一步体会。善导大师说, 善导 大师是唐朝的大德, 他在长安的时候儿, 他 的教化使得长安的人几乎人人都念佛--。人 家送他的一切钱他都拿来写经啊, 现在在敦 煌出土的,还有很多就是人家供养他的钱, 他请人家写经,还有他自己写的经一。他非 常庄严,看见妇女不露齿笑,笑不露牙齿。 所以这个戒律啊,种种的,大家都是(对他 非常恭敬)。日本人对他是恭敬极了、也景 仰极了。那么都是传说啊,说这是弥陀化身 哪。莲池大师说,大家尊称善导是弥陀化 身, 纵然不是, 也是观音、势至、文殊、普 贤的同等人物。所以善导大师, 我有一篇文

章就是《依止善导大师, 称念阿弥陀佛》, 这是一位大德。中国人不恭敬, 因为中国人 把历史弄错了, 以为他是自杀了。其实记错 了, 当时给他问话的人, 他(在) 那儿上了 树, 跳下来摔死了, 善导大师并没有这一回 事啊。所以台湾有位忏云,知道这个人吗, 忏云法师, 前两天不就坐在你这儿? (念公 讲至此处、冁然而笑。)我问他这件事、他 不知道。他说:"我都不知道。"不是善导 大师(自杀)死了.他还以为(善导大师 是自杀的)。我把我那个(《善导大师新 传》)给他,他说他拿去宣传型。所以这些 事情啊。这个善导大师, 我们恭敬善导大 师。善导大师怎么讲?他说"如来所以兴出 世",如来他所以出兴于世,"唯说弥陀本 愿海"呀,一切佛要出兴在世间,他唯一要 说的是什么?就是阿弥陀佛四十八愿这个大 愿的功德海呀。所以,一切佛他出现到人世



来,出现到世间来救度众生,他所唯一要说的就是"净土法门、念佛法门"哪。所以我们这一点要把净土宗要足够的重视。

我就是说,不管你修哪个法门,你要离开了求生净土,你要想即生要解脱生死、要超出六道轮回,我就可以说是不可能啊! ---

所以这个来说,净土法门是大恩大德 大意一大声的佛都在赞叹他们本师释迦牟尼 佛,赞叹他们么呀?赞叹他能够在这样儿的 是偏见了,既是一鼻孔通气呀。 是偏见了,跟善导大师是一鼻孔通气呀。 是偏见了,跟善导大师是一鼻孔通气的佛 是偏见了,跟一鼻孔道气的佛 是偏见了,跟一点的佛就赞叹《阿 中鼻孔(通气)。 十方的佛就赞叹《阿 中鼻孔(那,没有称赞他别的,这《阿 经》里头有。因此我们这里头要的, 经》 明白这个精神。所以我们这里头要师, 我们 个重点: 一个重点. 要依教奉行,这给我们一个启发;第二个就说,这弥陀本愿海,这(是)十方如来所同行的,阿弥陀佛做到这点,也是十方如来所同赞,共同赞叹的。

第一句是"一心观礼",每一条都 有个"一心观礼"。"一心"说得很深的 话, "一心"就是离言说了。我们都是在 "二心"里头,我们都是有矛盾的、有对 待的。所以陈真如=+给毛主席上书论佛法 六,说:"你说出来一个绝对,已经是相对 了。""绝对"本身就跟那个"相对"是一 个对立的, 所以言语是不行的。"一心"者 就是"不二",就是没有对待呀。所以佛教 常常说"绝待",这个"待"不是绝代佳人 那个"代", 是等待、对待的"待", 没有 对待了。所以我们世间一切法, 好跟坏是对 待的, 邪跟正是对待的, 佛跟众生是对待



的,你跟我是对待的,男和女是对待的,都是"对待之法",都是"二"。所以《维摩诘经》就是"不二法门"。本来"不二"啊!他有"二"是因为众生糊涂了、妄动了,就变成了无明了,无明之后才出现这个"二"。

所以我们最恭敬、最清净就是"恢复到本来",就"不二"、就是一心哪,就是一心哪,就是一心哪,这是如此。现在我们如何下手呢?你在这的小个个事,你的心里头把别的都放下,你你个全意的、一心一意的在这儿是"一个不变的人。这个时候你不要想了。想教案是是一个时候你不要想了。想坏事那是更不可以了,一切放下,这个时候就是在这儿

专心一意的,这么做也就是可以了,从这地 方下手。"礼"就是礼拜,因为三十二拜, 他以"礼拜"为中心拜佛。但是这个礼拜对 于我们知识分子很有用, 因为现在国外还 有许多运动, 在国内好多人(没有什么运 动)。你这个礼拜,而且不是过量啊,就是 身体不好的人, 就是病人都可以做呀, 可以 慢一点拜呀。"拜佛是最好的运动",不光 是佛教徒拜佛, 列宁在监狱里头他就礼拜, 他是做运动, 他说对于身体是有好处, 所以 我们(要)磕头啊。而且我们这磕头(要) 自个儿随心的、恭恭敬敬的。所以"至心一 礼,罪灭恒沙",你以至恭敬的心磕一个 头, 可以消灭恒河沙子那么多的罪。从得福 说, 你好好儿的磕一个头, 从你脚底下一个 微尘, 你有一个, 将来都"转轮王"的位 呀。所以这一切都是"因小果大",一个 "因"很小,这"果"是大极了。做功德是

如此,做恶事也是如此。我们都要知道这 (个)问题。(有人说)我这不是什么坏事啊!但是"因小果大"啊!就是说善也是如 此,恶也是如此。

"观",上等的就是"观照",一般 凡夫做不到:下一等的就是"观想"。低 一点的: "观想"还是做不到的话, 就先 从"想"字入手。这个事、我心里"想" 的是什么. 现在想的是这个内容。我们这 个"想"之中。随着这个文字很细的、很 (专)心的,没有别的事了,也叫"随文入 观". 随着这个文进到"观"里面去了。这 一句是什么?我的心就在这个上面:又一句 是什么?心里始终没有离开这个。久而久 之, 这所谓"观想"的观, 就是进到观里面 去了。真正到了"观照". 观照这个"观" 就比"观想"的"观"高了。再到了"照"

字, 那就了不起了。"照"字, 这个"照" 就是离开了"心",那就是"照见五蕴皆 空, 度一切苦厄"。如镜子一样, 了了分 明,不留痕迹;不管是谁,清清楚楚。男 来,就男就现出来;女来,女就现出来;你 有一个黑斑、有一根汗毛,它都清清楚楚, 秋毫不爽:它也没有爱憎、也没有取舍: 谁走了之后, 它一点儿不留痕迹; 这就是 "照", 打个比方什么叫"照"。所以能用 到"照", 那就"度一切苦厄"了。我们也 念《心经》, 念了之后我们照样儿烦恼, 一 点儿没度, 是不是啊? 因为你在"想"嘛, "想"没有那么大力量。但久而久之。久而 久之, 你还是能减轻一些。到了有一天能用 "照", 你能用"照", 你也就是菩萨了。 菩萨有多少种等次啊,大菩萨、小菩萨。所 以"一心观礼"就是这样子,这个可以说, 可以从初机开始,大菩萨也可以这么修。所



以"一心观礼"这四个字,适应度很宽。

我们"观"谁、"礼"谁?"礼拜" 谁呢?是我们"娑婆世界"的教主。我们 这个世界叫做"娑婆世界", "娑婆"两个 字的含义叫做"堪忍"。"堪"是提土旁, 一个甚字儿。我还可以, 我还堪能这样子。 "堪忍"就是还能忍受,(就是)说我们这 个世界虽然种种苦,大伙儿还能够活,还有 人还活得很高兴。等到生病来呀, 很苦啊, 叫啊, 叫天哪、叫地哪; 等到病过去之后, 出来了,又跳舞又高兴了,喝酒了。他可 "堪忍",还可以忍受。苦是很苦,都苦, 没有不苦,但是还可以忍受,就是这个世界 的特征。这个世界它是有善有恶. 所以人都 在当中啊, 一半儿善一半儿恶啊。每个人都 带了一些善、带了一些恶, 是这样儿一个世 界。这个世界,"娑婆世界"就是释迦牟尼

佛的世界。这个世界很大,大家不要以为只 是一个地球, 而(是) 具有地球这么一个小 的组织, 最小的一个基层组织, 就有四个像 地球这样的星球. 所以(是)四大部洲. 它 还有它的中心。现在还很难跟那个天体完全 能结合在一块儿, 反正至少至少是个"太阳 系"。这是一个"小世界"呀, (一千个 小世界叫小千世界,)一千个小千世界叫 "中千世界", 一千个中千世界叫做"大千 世界", 所以称为"三千大千世界"。由 于千要乘三次, 自乘三次: 一千个小千自 乘一次, 所以三次都要千倍, 就叫"三千 大千",不是三千个大千。到了"大千世 界",那就是指一千个中千世界,一个"中 千世界"是一千个小千世界。大是大极了。 是说释迦牟尼佛所教导的国土, 都以释迦牟 尼佛为教主。那我们是这个世界的一部分, 我们南瞻部洲又称为"瞻部",就是我们地



球的名称,属于南方。

这是我们的"教主",佛教。"九界导 师",释迦牟尼佛是"九界的导师"。"六 道":天、修罗、人、畜生、鬼、地狱、这 "六道", 这是六种了: 再上就是声闻(这 是阿罗汉)、缘觉,再上一种就是菩萨,这 三种是属于超凡的,是"圣"。加起来, 上头有三个, 底下有六个, 就是九, "九 界", 再加上一界就是佛界了。那么除佛以 外. 下面有九界。释迦牟尼佛他就不光是咱 们人的导师, 他是天的导师=h; 不光是天的 导师啊, 是一切声闻、缘觉、菩萨的导师, 这是"九界的导师"。

我们观礼我们娑婆世界的教主, 九界的导师, "如来世尊"。 "如来世尊"现在有很多人误会了, 就以为"如来"就是说的是释迦牟尼佛, 这是一个错误, 如来是"通

号"。你比方说这个人是教授、学者,你不知道这个人是谁,这"通号"。你有学问都可以称为学者,你能到大学当老师,给你教授的聘书,都可以称为教授,"通号"。必须加上张某某、黄某某,或者什么,你才知道这是谁。

所以大家把"如来"当成释迦牟尼,这是很大的一个错误,现在很多和尚也都第么(认为)。"如来"是佛的十号里头的第一个号。这个十号也有好几种不同的说法。第二是"应供",受供养;第二是"应供",受供养;明也足,称回是"临知",无所不知;第四是"事逝",我回是,有也足,都圆满了;第一足",明也足,行也足,都圆满了;第一足",明也足,行也足,都圆满了;第一足",明也足,行也足,都圆满了;第一足",有的就解脱了;第七、"无上士";解",这个就解脱了;第七、"无上士";第八、"调御丈夫天人师",有的就把这个



分成两个, 这个地方是《大智度论》里头的 分法. 这合成一个: 第九就是"佛": 第十 是"世尊"。要把这个八分成两个呢,世尊 就在十号之外了。分成十号之外怎么办? 总 体来(讲). 称为"佛": 尊重的(讲). "世尊"也是佛的一号。不过总之,这个开 列没有什么关系, 佛其实也是千号万号都可 以。这个十号是大家综合起来的. 十种最殊 胜的美德, 十种美称。"如来世尊", 刚才 我不是念过了吗. "如来"是十号中的头一 号,"世尊"是十号中最末的一号,所以就 不把这十个名号全部写出来,拿一个头儿、 一个尾代表全部。所以如来世尊就等于我们 说十号圆满的佛;"十号"是什么,文字就 简省了。

释迦牟尼佛功德在何处呢? 这都是"通 号", 共有的, 而释迦牟尼佛所独有的功德 是什么呢?"于五浊世,八相成道"啊,在 我们这个世界, 所以十方佛所称赞, 也是称 赞释迦牟尼佛在这种"五浊恶世"能够成 道, 在这种"五浊恶世"说这个净土法门。 很难哪, 称为甚难希有"啊! "五浊"是哪 五浊呢?就是"劫浊、见浊、烦恼浊、众生 浊、命浊。"这个时代,这个劫很坏,"劫 浊";"命浊",大家众生的寿命很短;众 生都是坏人多,心都是不良善,众生也很 浊:寿命很短,众生烦恼很重,都在烦恼 之中。大家知道"烦恼",不要以为发愁 (才) 是烦恼, 你在狂欢、你在高兴也是烦 恼:都使你这个本心不能清净.这都叫做烦 恼。有人只知道, 我的愁是烦恼, 我的欢乐 不是, 欢乐也是烦恼 □, 烦恼很重啊。

更根本的是"见浊",这个"见"字 儿很重要<sup>二</sup>,这个"见解"是糊涂的、是混



浊的、不清净,颠倒的;不知道什么叫好, 什么叫坏;应该得什么,不应该(得什么); 要避免什么。这个就是不好教化呀,他不理 解,所以五浊恶世就是这个现象。所以大家 我们弘法感觉到困难,这个是必然的,不要 抱怨!好像我费了这么大力,而没有取得什 么成绩,这个就是很难啊。"五浊恶世", 它有劫浊、见浊、烦恼浊、众生浊、命浊种 种的。所以,这个事情不是这么容易呀。

可是释迦牟尼佛就在这个世界中"八相成道"了。"八相成道"也有几种不同的说法,我们也是说最普通的。以八种(相),这是成佛的一种规律,这种成佛,就是像释迦牟尼是这样儿成佛的,下面弥勒来也是这样儿成佛。"八相成道"就是说他已经修到"一生补处","一生补处"到人间一次就成佛.他这个来成佛他就示现是"八相"。

所以第一相就是,从兜率天下降,"舍兜 率"是第一相,他本来在兜率,他要从兜 率天下降;第二是"入胎",到母亲胎里 头了、入胎了;第三、"出生";第四、 "出家";第五、"降魔";第六是"成 道";第七、"转法轮说法";第八、"入 涅槃";这"八相成道"。这里也有"开跟 合"三稍有点不同,这无关大雅。我们不再 说, (不用) 还介绍其他的还有别的不同。 在《大经解》里头都非常详细. "十号"各 具好多种。"八相成道"各种都介绍了。我 们就知道一种就够了。那么在这"五浊恶 世"也示现了"八相"成佛。

他是"兴大悲",兴起了大的慈悲心 哪。"慈"和"悲"的含义不同,"慈" 是与乐,所以慈母,小孩子你要什么给你什 么,这是慈;"悲"就是拔苦,要他出苦。



所以大悲观音是千手千眼上头现出一个威猛 相. 第一个头是红的、是阿弥陀佛, 第二个 头就是青面獠牙、那个玛哈嘎拉的"金刚 相"。要给众生"拔苦"啊, 所以(是) "大悲"啊。"慈"是与乐,"悲"是拔 苦。对于众生把苦拔出来,给他快乐那不就 都好了吗? 所以慈和悲略有不同。 赞叹释迦 牟尼佛. 是兴了一个不是普通的"悲"呀. 是"大悲"三呀,是看众生等同一子啊,都 跟自个儿一个独生子一样. 这种"悲"。一 切众生都是我的独生子女,都要救度,平等 的救度。所以这是"大悲"呀,而且是要让 他们得到彻底救度啊。

"悯有情",悲悯一切有情感的、有生命的众生啊,悲悯这一切呀。那怎么做呢?就"演慈辩,授法眼"。所以"佛法无人说,虽慧不能解",佛法没有人跟你说,

你虽然有智慧, 你也不能理解。所以辗转的 去"解说、教授"。中间的(传人)很重 要,有的时候一缺人,一个时代没有人哪; 中间的"虽慧不能解", 所以有的时候佛菩 萨就现化身, 再来度脱, 再来培养一些人 三四。所以佛来就是要"演慈辩", 要给大家 说。这个"慈"是给大家快乐, 像慈母的 心. 而这种的演说就称为"演慈辩"。是出 于关怀众生的心, 救度众生的心哪。"授法 眼"给众生。把"法眼"给众生。众生离这 个"法眼"的程度差得很多很多。"法眼" 是"五眼"中的一眼。眼睛有五种,一种是 "肉眼", 咱们都有, 咱们都是"肉眼"。 眼睛很重要, 咱们没有眼睛就是盲人, 很可 怜;什么好的都不知道,花开你也不知道, (念公指着书桌上的花说,) 我这兰花就 要开了, 你也不知道, (心想:) "啊, 花 嘛,这个(不就)是;"连录影也没用。眼



睛很宝贵, "肉眼"也有肉眼的宝贵, 这是 最低的一种眼睛。你生到天上自然而然、不 用修那就是"天眼"。"天眼就洞达",他 就是(能)从这个星球看到那个星球.没有 什么东西能挡住它的, 什么墙壁, 什么什么 大地、山河都不能挡住它。所以"天眼"就 洞达嘛. 知道嘛。当然"天眼"就是天人所 有的, 这是第二等, 比人眼、肉眼稍微高一 点。再有就是"慧眼", 慧眼就见真, (就 是)真实。众生人人都有本心,你本心是什 么?都有法身. 法身是什么? 怎么叫真空? 真实。"(慧)眼就见真"。这个见真有程 度的不同, 阿罗汉也"见真", 阿罗汉就 "无我"了,他也证涅槃了,也没有烦恼。 断见思惑了. 但是他没有彻底就是了。不能 说他不是真的,但是他没有"彻底"章。你 要真正见到像佛那样的真, 那就是大彻大悟 了, 所以(是)"慧眼"哪。

"法眼"就是知道决策。众生有 八万四千种病, 佛就有八万四千(种)药, 要应病与药啊。大夫你要知道某人生某种 病, 你给他什么药。就算大家今天都来学净 上法门, 当我们回答问题的时候, 还要根据 每个人的不同的特点来应症的, 应你的根器 来做回答。这个要是做错了还是不行的。你 虽然是一个简单的, 你今天正好伤风感冒, 你上火, 我给你吃补药; 我那个女婿就吃药 吃错了, 他病刚好他就吃了补药, 吐血, 现 在又住医院了。补药不是谁都能吃的. 补药 当然是好. 最养人. 你吃坏了就是毒药: 砒 霜是毒药, 但是你对症是好药, 能治病, 所 以"应病与药"。授法眼者知所决策。"慧 眼见真", 那是"根本智", "法眼"就是 "差别智"。所以就是说,你能知道哪一些 法最好, 哪一些法最差, 应该学什么, 众生 哪里有这个水平啊!还能"遍知一切法!"



(知道) 哪个法最适合于我们? 这是佛给我 们的, 佛告诉我们的, 告诉你之后你能够相 信. 就等于你自个儿有"法眼"一样啊! 佛 把最好的(给你). (就像) 你虽然不懂 医. 可是我医生告诉你. 这个病吃这个最 好, 你肯吃, 那你吃这个药, 你和那个懂得 医理人的吃不是一样的效果吗? 而你这个智 慧,不是你从研究医学得到的,是医生给你 的。他做了种种的检查,很多科学的、医学 各种的设备, 又是超声波、又是X光, 各色 各样、种种的心思都给用了,给你、肯定你 吃这个最合适。你没有这个能力, 但你只要 照吃. 照吃就好了. 这就相当于"授法眼" 的意思。"授",这一个字都不可以忽略。 所以我们要感恩也是, 我们今天能够这样 儿,为什么?这是佛的"恩"哪!佛给了我 们这个眼睛。不但给了我们,告诉我们,而 且巩固我们: 十方佛都在称赞, 千经万论都 这么给你指出这一点,使你不能不相信,你能相信就得到了这个。你承认了,等于你自己有"法眼";你承认了也就是信下来吧,就跟你自己做对了的一样。比方做数学吧,你自己做了,你也就会了。(因为)你自个儿不会做,别人给你做了之后,你自个人们看懂了,你也就会了。(因为)你自个人们看懂了,你也就会了。(因为)你自己的情形)。所以佛的恩,授给我们"大人"。这一步一步深入,这些句子都是《无量寿经》里头的。

"杜恶趣",就把恶趣(堵塞)。"六道"里头,一般说"三恶趣、三善趣"; 畜生、鬼、地狱是"恶";人、天、修罗是"善"。"恶趣"当然都知道不好,"恶趣"的门给你堵塞。"杜"是堵塞,堵住。这个门给你封起来了,此路不通啊,通"恶趣"的门不通啊。这个地方(的)"恶趣"



不能只当三恶趣讲,这个地方的"恶趣"就 是指"六道"。《无量寿经》是讲"横截五 恶趣", 所以你就是把"天、修罗、人", 这一切一切都列为"恶趣"。为什么说他们 是"恶趣"呀?你"轮转不休"啊,你在这 个"六门"里头转, 转来转去你就会转到地 狱里面去了。所以外道, (如) 基督教、回 教. 他们以"生天"作为他们最后的目的. 生了天在我们佛法看还是"恶趣"呀. 这个 恶趣就是进一步的恶趣。你总是在这"六 道"中轮回的,和往生极乐世界(相比) 这就是"恶"。现在告诉我们这个法门, 把在"生死中的轮转"、"六道当中的轮 转",这个路给我们堵住了,我们不会再轮 转在恶趣里头去了。所以说是大家在辩论 "带业往生"啊. 怎么怎么. 很多人不承 认。没有"带业往生"(的话),净土法门 就没有了,没有什么殊胜了。就是"带业往

生"啊!你本来还要经历六道,经历三恶 道. 地狱什么、这种"种子". 这种"业" 呀, 你只要一往生, 你都带着好了, 到往生 全消除了。这个消除是到了极乐世界消除 的,不是你先消除才能去,去了之后就消除 了。大家很多人对于这个想不通啊。"杜恶 趣"就是说,在我们现在就给我们"杜" 了,不是说你必须自个儿达到这个"恶趣" 的因素你都消灭才能去, 这是很多人的一种 误解。所以在目前难也(就)难在这儿啊。 他有人来干扰你,故意做一种说法,弄得大 家搞不清楚三七。

"杜恶趣", "开善门"。这个"善门"就不是"三善道"的门了, 这个"善门"就是净土法门与往生极乐世界呀, 这个门给你打开了。要出六道轮回, 就是出"三界"。"三界"是欲界、色界、无色界,



所以世间就是这三个情况。最低的是"欲 果", 欲界就是有情欲的, 一些众生、动物 那情欲很盛, (包括)人; "天界",低的 天也是如此, 所以俗家都说, 王母娘娘还有 七仙女呀,这都是"欲界";没有"欲" (的话), 怎么会有娘娘, 怎么有公主? 这 都是欲, 这是"欲界"。但这个还是低呀。 我们一般的知道"欲界",许多其他的宗教 也是只知道到"欲界"这个境界呀。或者再 高的知道"色界",色界就离欲了,这称为 梵. "梵天",清净:就没有这个肉身了, 没有肉欲了: 但是还有形相, 所以称为"色 果",还有各种看得出来的样子。再上就是 "无色界", 称为"三界"。要出"三界" 才出六道轮回, 这个善界、善道。

要出"三界"需要把见惑、思惑全断了。"思惑"就是贪瞋痴慢:贪心、瞋恨

心、愚痴、我慢。不但要把"欲界"的、人 类里这一类东西断了. (还)要把"天界" 的贪瞋痴慢都断干净了。我们一个人自己想 想, 能够完全没有贪瞋痴慢吗? 向往一件好 东西, 老盼望着买到, 这个就是"贪心" 哪! 不但只是算计人才是"贪心", 你喜欢 这个、喜欢那个, 求之不得, 就念念在兹, 这都是"贪心"。所以你很难得摆脱。贪、 瞋恨、痴, 一句话不顺耳, 马上心里就不高 兴: 所以完全免除很难哪! 完全不免除你就 没法子出三道啊。怎么"杜恶趣、开善门" 哪? 所以这个往生法门就是殊胜啊。打比 方. 它是"横出三界"。你要竖着出. 像麦 秆里头要长了一个虫子, 它要想跑出来, (可是) 它已经生长在里头了。它生长、麦 秆也生长, 等它长成熟, 麦秆也形成了。它 出来的一个方法,就是顺着麦秆一节一节、 一节一节咬, 要咬好多节才出得来; 但是有



一个很巧妙的办法,你横着一咬,咬破一个 窟窿就出来了。所以我们净上法门就是"横 出三界",就如麦秆里头的虫子,横着咬一 个洞:虽然是辛苦一点儿,这个厚一点儿, 费一点事儿,咬破一个洞就出来了。那个顺 着(的)咬那一个还有一个、一个还有一 个, 而且在你咬的过程之中, 它又长了两节 儿, 所以很难哪。

现在就是说我们用净土法门是"横出 三界". "横出三界"就是"开善门". 大 家都是可以(做得到)。当然你竖出也是能 达到善门, 但是绝大多数人做不到啊。所以 (佛) 普遍为一切众生开了这么个门哪. 往 生极乐世界, 就在极乐世界成佛呀。有的人 念佛. 他也没有说想成佛. 只是想求一点保 佑,这佛就说这是很可怜,佛怜悯大家,佛 是希望"人人都恢复你的'本来'呀" 三个。

你本来是佛, 你现在糊涂了, 你在作梦啊, 梦见苦恼. 多少人在追你呀. 要杀你呀. 恐 怖极了。你醒来就好了嘛,没有这些问题 呀。所以佛并不是只有我成佛, 你们都不能 成佛,不是要唯我独尊哪,不是那个意思。 而是希望大家都彻底觉悟的, 所以才开这个 "善门"哪。这一气呵成, "兴大悲, 悯有 情. 演慈辩. 授法眼. 杜恶趣. 开善门"。 那怎么做呢?就是"宣说易行难信之法", 释迦牟尼佛给我们盲说了一个"易行难信之 法"呀. 这是净土法门最大的一个特点。所 以也向大家庆贺呀,这个"难信之法",大 家现在能信. 这是多生的"善根"哪. 这很 不容易。《无量寿经》说,"难中之难,无 过此难",难得的里头的难得,没有再超过 这个的了, 所以(是)难信之法。而这个难 信之法在《小本》里头是称为"一切世间难 信之法",不光是指人类,就(是)天界种



种他们比我们智慧更高,都是难信哪。"一切世间",九界都是难信。玄奘大师翻译的《阿弥陀经》(《唐译》),加了个"极"字儿,"极难信法"呀,所以这个是非常难信哪。大家就是说,我就念念佛,我就能够往生,就能出三界?他不敢相信哪。这个道理"极其微妙"。

"易行"就是说这样能出三界、出生死,这跟一切八万四千个法里头来比,没有比这个更容易的了,其他都各有各的难。当然"密宗"你如果真实去修,一切都如法,也是很容易。但是密宗有比净土宗难的方啊,(就是)你(修)密法,你怎么能说了一个师父啊<sup>□↑</sup>! 这个师父他不是魔啊! 来破坏唧。就是这两方面是最殊胜的地方,来破坏唧。就是这两方面是最殊胜的地方,一个就是"密宗" 一个"禅宗",这里头

他很可以来冒充啊。他"密宗", (让) 你 不大理解, 其实他们戒律还是很重, 他自个 儿不尊重啊。他一般都是说"又是吃荤、又 不讲戒律", 所以他这个冒牌起来很容易。 "他也不研究经典";实际上是研究很深的 经典, 但现在我们不知道。另外"他有显一 点什么神通,什么种种的",所以这一种欺 骗性就特别强了,大家认识不清楚,你也没 有法子辨别™。(《心声录》中,念公开示 说: "在中国大陆解放以后四十多年。即身 成就大虹光身〔这是密法修大圆满的最高成 就,人的肉身化成光明]的有六个人。")

"禅宗"也是如此,"不涉理路",随便可以回答你<sup>□□</sup>。古德问佛,"什么是佛?"(答曰:)"麻三斤。"(有学僧请示洞山守初禅师<sup>□□</sup>"如何是佛?"禅师正在厨房量胡麻,便答"麻三斤。")(还



有问:)"什么是佛?"(答曰)"新娘子骑驴她丈夫牵";"新娘子骑驴阿家牵<sup>™</sup>('阿家'是婆婆的意思。)";(前一句)就是新娘子骑这条驴,她丈夫在后头赶着这驴,他回答。你这个话冒牌不是很容易吗?随口说吧,谁知道你是深是浅哪,所以他们容易在里头藏身<sup>™六</sup>。

但是另一点又误会了, 有人说这是"易 行之法",因此我得到这个法门之后,我 就可以很轻松的就往生了, 不用自己去努 一点力. 这个又是错误。所谓"易行"者. 是和其他的相比这个最容易。但是你要能符 合达到佛来接引, 你达到往生的目的, 你的 一切业, 阿弥陀佛都替你包干儿了、都替你 承当了,能做到这一步,你必须要符合"弥 陀的心愿"哪!你要"真实的信.真实的发 愿", 你对于这个娑婆世界无所留恋了。 (如果) 你很留恋这个娑婆世界的一切. 那 么你这个往生极乐的心就不专一。所以这一 切搁在一起的话, 我们要好好的"有信有 愿",而且很好的在念经、念佛,真能做到 这一切也不是很容易, 真的要自个儿的觉 悟、自个儿的努力。

所以这个"易"是比较来说,还是需



要"一番寒彻骨","若不是一番寒彻骨",等得本扑鼻香"啊! 所以夏老师也是从说说,要杀他,他逃亡海外,说是一个军的。张宗昌就是一个军人重大。张宗昌不正,他做了一个军人里,他做五章,一个人在了,一个人在楼上,一个人在楼上,不下楼,都要有一番真实的努力。

是"易行难信之法",而这个法,"当来一切含灵,皆依此法而得度脱",这也是《无量寿经》的话。阿难跟佛在一块儿,看见佛这一天大放"光明",他一直是佛的侍者,跟着佛,从来没有见过。他就问佛:"佛今天为什么这样的放光,从来我们都没

有见过, 是不是佛在念佛呀?"释迦牟尼 佛就称赞阿难说, "你问得很好啊! 你这 个'问'的功德胜过其他做很多很多事情 啊。为什么?因为你这一问,将来的众生都 因为你这个问而能够度脱"。因为他这个 "问", 佛就说出《无量寿经》来了。所以 《无量寿经》也就是重要在这儿, 阿难当时 "问"的。因为佛放特别"希有的光明"。 他跟着多少年没有见过呀! 所以他提问为什 么放这个"光"啊?佛就称赞啊,也就说 "当来一切含灵,皆依此法而得度脱"。从 释迦牟尼佛说到现在, 包括到我们, 包括到 咱们以后。"当来"就是以后要来的,那咱 们不正是吗?在佛以后来的嘛;"一切", 没有剩下的: 你要是能够度脱, 都是依照这 个法, 你都要相信净土、求生净土: 要离开 这个法,没有法子度脱啊!



"皆依此法而得度脱",说这一句就 是"赞叹", 赞叹了释迦牟尼佛。释迦牟 尼佛到这个世间来八相成道, 来给我们关闭 了恶趣的门,开了善的门。怎么开的呢? 就 给我们宣说了这个法呀! 宣说了这个法. 将 来一切的有灵性的, "含灵"就是众生, 有 时翻译为"有情",连细菌都在内,都依这 个法而得度脱, 所以众生是无量的, 无有穷 尽的。是"大恩大德,本师释迦牟尼佛", 这个恩是大恩,不可思议的,没有可以对待 的。这样的恩、这样的德,"本师释迦牟尼 佛"。"释迦牟尼"这四个字可以翻成"寂 默能仁"。"寂默"是很寂静,"能仁"是 兴一切仁事, 仁爱的事情, 这也就是度生的 事情;也就是寂中、寂默,寂中能照;两个 意思. 都有很深的道理。

那么这一段念完了之后, 就开始又拜

了。在这个拜的过程之中,就念三句,这 三句跟你那一个拜的时间应当恰好是"一致 的"。"南无本师释迦牟尼佛、南无本师释 迦牟尼佛、南无本师释迦牟尼佛", 从站着 开始念这个三句,在念的过程之中完成了磕 这一个头。完了之后又站起来了, 这又"一 心观礼"。所以这个很紧凑,就不给妄想留 空隙。你依持、你所念都是专注在这个"殊 胜法门"里头。很简单、很易行,而效果是 无限大。所以第一拜我们就要拜我们的本 师, 而且也就说明本师我们称赞他. 正是他 说了这个"净土法门",正是他告诉了我们 阿弥陀佛。所以这个经是释迦牟尼说的.说 了之后,我们尊师就"依教奉行"啊。

大家说为什么在这个世界上你不念"释 迦牟尼佛",你念"阿弥陀佛"呀?我们听 师父的话呀,师父教我们要念"阿弥陀佛"



呀,师父没有说你们都要念"释迦牟尼佛"呀。所以佛不会见怪,说你们怎么不念我,念"阿弥陀佛"?我们听佛的话呀!所以最要紧的(是)"依教奉行"。真正要遇到了善知识,最要紧的就是依他的这个指导而(好好的)去做。中间可以反复,可以汇报情况,可以做一些调整,但总是都需要很重视。

## 【注释】

二〇 《心声录》(黄念祖老居士选集)中念公云:"佛教的超越就在于我们教主的超越,我们的教主释迦牟尼世尊,他的殊胜正如赞佛偈所说的:'天上天下无如佛,十方世界亦无比,世间所有我尽见,一切未有如佛者'。"二一 《心声录》(黄念祖老居士选集)中念公对于"诸佛出兴于世的因缘"做了开示,也就是上文中所讲到的"佛告诉了我们'这样一个真实的、重要的一个问题,而且得到解决问题的办法'。"念公言:"《法华经》(云):'十方如来唯以一大事因缘故出兴于世。'佛为什么到世间来?唯独为这样一件大事因缘才来。什么事呢?就是要'开佛知见,示佛知见'。给众生开示佛是什么知什么见。释尊悟道的头一句话就

是开佛知见,示佛知见: '一切众生皆具如来智慧德相。'这



话要是佛不说,谁能知道! 所以佛就为这个大事因缘来的,然 后众生就依止佛的知见,放弃自己的知见。"

二二 "(善导大师)他的教化使得长安的人几乎人人都念 佛"这句话的来由可参见念公的一篇文章,该文旧名《善导大 师与持名念佛》,曾刊于中国《法音》杂志第七十五期,后经 修改充实, 收录于《心声录》, 更名为《依止善导大师, 持念 弥陀名号》。文曰:"又《新修传》说大师:'出即为人说净 土法。'《往生传》说:'续至京师,激发四众弟子,无问贵 贱。'《往生传》说:'士女奉者,其数无量。'又《往生西 方略传》说: '三年后,长安城中,已被念佛者所充满。'可 见大师弘化之盛, 冠绝古今。"

二三 上文中讲道:"现在在敦煌出土的,还有很多就是人 家供养他的钱,他请人家写经,还有他自己写的经",这几 句讲述善导大师行官的话也有史可循。现摘录早年敦煌出土的 善导大师相关文物之简要历史经过以兹说明。一九〇〇年, 道士王圆箓发现了地处甘肃敦煌的藏经洞(今莫高窟第十七 窟),内藏唐经万卷。据资料考证,其中就有善导大师《往生 礼赞偈》。现代有学者作出《〈礼阿弥陀佛文〉校勘记》(刊 登在《敦煌研究》二期)。该《勘校记》以北0178(莫高窟 编号)为底卷,以《大藏经》善导《往生礼赞偈一卷》及北 8503、S.5227 为参校本,对"敦煌本"《礼阿弥陀佛文》作了 校勘,并指出,"'大正藏本'《愿往生礼赞偈》与'敦煌 本,《礼阿弥陀佛文》有共同的底本,因此龙树菩萨撰有相关 的文章是可信的"。二十世纪初,日本大谷光瑞第二次考察队 (一九〇八年至一九〇九年)的橘瑞超和野村荣三郎在吐鲁番 地区考察发掘时, 于吐峪沟获得一批文书。其中有一件《阿弥 陀经》残片,残片末有善导的《跋文》。文书刊布在一九一五



年由香川默识主编的《西域考古图谱》上。兹将善导《跋文》 录下: "愿往生比丘善导愿写弥陀□□□□者罪病消除 福命 常远佛言若□□□此经愿生净土者无数化佛恒 沙菩萨人不 令诸恶横得其便终时见佛上品得上品生 专心者皆同此辈往 生。"中外学者一般都认为此《阿弥陀经》及其《跋文》是 善导书写的数万件《阿弥陀经》之一(此说法正合念公《报恩 谈》中的相关讲解文),故引起学术界的特别注目。大谷考察 队在吐峪沟还发现了善导大师所著《往生礼赞偈》残片。善导 大师依《大经》和龙树、世亲的《礼赞偈》为基础,制定了每 日六时礼赞法(现代学者考证得出结论,"'大正藏本'《愿 往生礼赞偈》与'敦煌本'《礼阿弥陀佛文》有共同的底本, 因此龙树菩萨撰有相关的文章是可信的",而日本学者的发现 不失为这一结论的又一有力佐证)。

二四 公元一九四七年北京广化寺一场弘法活动中, 莲公夏老 居士安排其入室弟子、青年时代的念公做重点发言, 当时(青 年时代的) 忏公正于台下恭听, 两位大德第一次结缘。一九九 〇年, 忏公拜谒念公, 二老于北京黄府畅谈佛法: 谈话期间, 念公为"世人谬传善导大师自杀而终"正名,并将自己所著 《善导大师新传》供养忏公。忏公欣喜赞叹念公此举不仅解开 他心中疑团, 更增加了信心。上文所提及的正是此事。

二五 《心声录》(黄念祖老居士选集)念公言: "所以永明 大师说: '有禅无净土, 十人九蹉路。'就是指这类情况。只 是初步明禅,而无求生西方净土之愿,十人之中就有九个人, 反而是多废时间的。"这些开示再次证明了念公于上文所言: "不管你修哪个法门,你要离开了求生净土,你要想即生要解 脱生死、要超出六道轮回,我就可以说是不可能啊!"

二六 在《心声录》(黄念祖老居士选集)中,念公以其先师



虚云老和尚为例,说明参禅必是"上根利智才易契入",而 "唯有往生西方极乐世界,方才真了生死",这正是本师释迦 牟尼佛为我们宣说净土法门的大恩大德, 否则末法时期, 仅仅 依靠自力,要想今生了脱生死,罕有可能。现摘录其文如下: "近代虚老,是我的皈依师。五十七岁闭禅七送水,一次手拿 着杯子接开水,没想到水浇到手上了,杯子掉在地上'啪!' 的一声响, 虚老开悟了。当时写了两个偈子: 一、'杯子扑落 地,响声明沥沥,虚空粉碎也,狂心当下息。(《圆觉经》: 狂心不歇, 歇即菩提),;二、烫着手,打碎杯,家破人亡语 难开〔指人我皆空,思虑全消〕,春来花香处处秀,山河大地 是如来。'这是近代真实证悟的大德,苦参到五十七岁,正是 禅门所贵的久参迟悟, 自然善于保任, 究竟心源。参禅极殊 胜,但必须上根利智才易契入。常说'开悟之人须有七朝天子 福,九代状元才,不是凡庸的人都能问津的,。并且开悟的 人,往往还未断除后有,例如禅宗五祖戒禅师转世为苏东坡, 苏东坡仍未解决问题, 直到明朝转世为袁中郎, 也是喜禅的文 学家。袁以作《西方合论》的功德,往生西方极乐世界,方才 真了生死。"

二十 陈铭枢(一八八九年至一九六五年),字真如(乃学佛 后之法名),东合浦公馆人,北伐将领、民国时代国民党上 将,铁四军的元老。早年师从欧阳竟无老先生(一九一二年, 陈老在金陵刻经处入欧阳竟无老先生门下学佛, 是欧阳老先生 早期弟子之一)。皈依虚云老和尚(一九二八年,陈老任广 东省主席期间, 时年八十九岁的虚云老和尚为云栖寺圣像募 款, 自云南抵香港, 陈老(真如)派人接老和尚到广东, 皈依 老和尚,并陪侍老和尚游白云山能仁寺。他恳请老和尚驻锡曹 溪南华,老和尚以云栖寺工程未了而婉谢。康老遇难时,陈老



先生更是当年奔走解救的关键人物之一。)又常请教于莲公。 (袁鸿寿老先生,号双融居士,是我国现代对文史、佛学、中 医学研究作出重大贡献的大学者。袁老先生有一篇文章《仲尼 燕居——悼念梁漱溟先生》,其中有一段话记载了这段鲜为人 知的历史,袁老写道:"陈铭枢,字真如,后来信佛家,常请 教于夏莲居先生郓城人。"袁老当年十分崇敬"南梅北夏", 常请教莲公《无量寿经》会本,故而知晓其中经过。)历史中 价——《铁军名将陈铭枢》一书介绍道:"在《陈铭枢纪念年 集》(一九八九年出版)的扉页上,前全国政协主席王任重的 题辞是'中国共产党的诤友';编者也庄严的写下:'陈铭枢 先生是我国历史上一位著名的民主革命者、爱国将领,也是一 位颇有名望的诗人、书法家、出版家、佛学家,集文韬武略一 身'。"

二八 一九五七年,陈老(真如)效法古人,上书诤谏毛主席。陈老生前著有多篇关于学佛的文章,其中《关于佛学与佛教问题的陈述和建议》一篇收录于《陈铭枢纪念文集》中。 二九 念公在《旅美杂感》(当年访问美国后的几段开示录音)中讲道:"当年,在孙权那个时候,佛教刚刚传来中国,不是当年在孙权那边翻译了一部,称为《无量寿经》就是当年在孙权那边翻译了一部,依说:'我一个道教来中国的时候也开过会议的,他说:'我们这个道教的圣人是以天为师的,拿天当老师,效仿于天们这个道教的圣人是以天为师的,拿天当老师,效仿于天们的天是以佛为师好。所以,佛是'天中之天,圣中之圣',那都是以佛为师的。所以,佛是'天中之天,圣中之圣',我是最彻底的教'。因为道教和其他的宗教,最高是升到色界天,总之还没有出'六道',都是要再轮回的。能够出轮



回, 这才是佛教最基本的宗旨。所以, 我们一方面要划清'三 皈依'的界线,另一方面我们也要对佛教升起很清净、很尊 崇、很敬仰的心。我们能够信佛,这是人生最殊胜、最幸福的 事情。"念公对于吴王孙权的叙述也确有根据,历史记载公 元二百二十二年,精通汉文、梵文等六国语言的西域大月支 (氏)人支谦从洛阳来到吴地,孙权闻其博学有才慧,十分器 重, 拜为博士。支谦就在建邺传授佛教, 翻译佛经。这可以说 是南京佛教初传, 也是佛教在吴地正式传播的开始。东吴赤乌 十年(二百四十七年),西天竺沙门康僧会至金陵,营建茅 庵,设立佛像,进行传道。当时吴人初见佛门僧人,观其形貌 衣饰奇异, 怀疑有诈。孙权在得到禀报后, 马上召见康僧会, 问他"你传之道,有何灵验?"康僧会说:"佛祖仙去,转眼 已过千年。他的遗骨舍利,依然神光照耀。从前,印度阿育王 建起寺塔八万四千座,就是为了彰显佛祖的遗教风化。"孙权 不信,说:"如果你能得舍利,我就为你建造寺塔:如果是虚 夸妄语,国有法规,你必受刑。"康僧会要求孙权给他七天的 时间。他和僧徒们洁斋静室,把铜瓶放在几案上,烧香礼请舍 利。七天过去,铜瓶内悄无声息。康僧会请求再给七天,孙权 同意了。结果舍利依然没有被请来。康僧会再次要求孙权给他 第三个十天。孙权勉强准许。康僧会对法门属众说:"宣尼 (孔子)有言:'文王既没,文不在兹乎?'法灵应降,而吾 等无感?现在怎能面对国王的法令?只有誓死为期了!"第三个 七天的晚上, 还是没有见到舍利出现, 所有僧徒, 莫不震惊恐 惧。到了五更之时,忽然听到瓶中有声响,康僧会立即前往观 看,瓶中果然获得舍利。康僧会把舍利献给孙权,举朝文武大 臣一起前来观看, 五色光芒, 照耀到瓶外。舍利被放在铁砧 上,大力士用锤去击打,结果锤砧俱陷而舍利无损。孙权大为



叹服,于是为康僧会造建初寺,并建阿育王塔,据传系阿育王 八万四千塔中之一。由此江东吴地佛法大兴。初唐第三二三窟 敦煌壁画, 孙权建造建初寺并阿育王塔, 供奉康僧会请得的舍 利, 这段历史被敦煌壁画记载了下来。

三〇 世间之乐也是烦恼,那么何为"真乐"?念公在《心声 录》中指出: "《涅槃经》指出: '常乐我净'。不是'无 常',是常;不是苦,是乐;不是'无我',是有一个'真 我';不是恶浊,是清净。'常乐我净',很乐呀!'真 乐',不是世间之乐。"

三一 以下摘录文字出自《抉择见》一文,乃净宗同修早年根 据念公访美期间开示之录音资料整理。这段文字是念公畅谈 "抉择见"的含义以及"见"对于我们修行的首要和重要性, 具体如下文——"见"是什么?对于"内、外、轮回、涅槃, 一切的法",这就无所不包了。佛教以内,佛教以外,轮回六 道的, 超越轮回的, 一切事、一切物、言行、道理、有形无 形、有相无相,一切的一切。"(见是指)对于这一切的一 切,我们要'决定其体性而印持之'。"这些是什么?我们知 道它是什么体?是什么性质?"见"就是这样,我们要对一切 一切的法,认知它是什么体,什么性,并印证之,很坚固地 去看。"印"就是盖图章似的,一盖,文字就出来了,你的 "见"就是这样。"印持之",老是这么想,很自然的,像盖 图章一盖就出来, 不用很费事。自自然然就这么看, 不用说让 我坐下来慢慢一点一点地想,这叫做"见"。所以比我们所说 的看法、观点,更带普遍性,固定、肯定,所以"见"是很彻 底的,很自然的。"印"就是不用再去一笔一笔写:"持"就 是老是那样,不会今天这么讲,明天又那么讲。一本"唯物 主义"者,他就是唯物,不会一会儿"唯物",一会儿"唯



心",这就不叫做"见"了。肯定我就是唯物,你们唯心都 错,这是"唯物的'见'","见"是这种的意思……谈"抉 择见",首先对于"见"要有一番了解,相当于我们的见解、 看法、观点,但比这个坚固、牢定。对于一个人来说,就是一 套固定、固执、决定的看法,所以"见"就成为"修行中第一 个问题"。所以密宗也叫做"决定见宗", "见"就起了决定 的作用,并且把"见"放在最主要的地位去对待,以这个为宗 旨, 所以称之为"决定见宗"。密宗讲什么? "见、修、行、 果"。《华严》讲"信、解、行、证",密宗讲"见地、修、 行,得什么果"。打个比方,"修行"等于是走路,"果"等 于是"到家"。我要回家,我要走路,首先要知道方向,方 向就是"见"。你家在哪里?我选择哪条道路?我选择什么工 具? 这是"第一步"。不管世间法出世间法,都要有"第一 步"。我要回去,要买哪一班飞机?到纽约、东京,要怎么 走?你要是先到南美,南美再到非洲,这么绕来绕去,路线就 麻烦了,方向不对。所以"见"就很有重要性。为什么我就这 么走?因为他这么去过,我相信他,这不就很直接了当。"我 走他以前走过的路,他的经验对我就有帮助"。如果我瞎闯, 就认不到了。这就有很大的关系,你要怎么走,跟着你的"决 定,抉择"。你要游览北京,就买个北京地图,就从地图上 找,看看什么路线?看对路线,走就方便了。所以走的问题, 决定于你定方向的"见"。所以"修行与见"不能分,一切都 正确了,坚持下去,就到了地方。要到故宫,就到故宫,要到 天坛,就到天坛。所以后面怎么走,以及它的"果",决定在 "它最初的方向、决定",这是首要的。要是一开始错了,你 跑得越远,到目的地越慢,你又退回来了。"决定见"的道理 就在这里, 但是佛门上的道理比这个比方要深入的多。所以



"决定见"要摆在首要的地位,所谓"见、修、行、果", "见"是放在"第一位"。

三二 "开合":指诗文结构的铺展、收合等变化,本文正是此义。例如,臧克家的《文不在长》曰:"王安石的《读孟尝君传》,共九十字,驳成说,立己见,开合有度,层次分明。"

三三 念公在《心声录》中有一段开示,道出"慈悲乃诸佛之根本"。现摘录如下,念公曰: "大安乐,更是十方诸佛的本怀。《毘卢遮那经》说: '大悲为根',所以慈悲是诸佛的根本。悲是拔苦,慈是与乐。令一切众生都得彻底究竟的永恒的大安乐,才是如来的本心,普度众生都离苦得乐。《阿弥陀经》说,极乐世界的众生,'无有众苦,但受诸乐,故名极乐'。《唐译本》里说: '无有一切身心忧苦,唯有无量清净喜乐,是故名为极乐世界'。"由此可见,往生极乐世界是真正的大安乐,也是一切诸佛之本心。故本师释迦牟尼佛于此五浊恶世说净土法门,自然得十方一切诸佛共赞。

三四 在念公早年的旅美开示《抉择见》(净宗同修根据录音整理)中,有两段文字以禅宗为例,说明了诸佛菩萨在某个时代没有人(传法)的情况下,化身再来、辗转教化、培养人才。现摘录于下:"佛法划分为十宗,除了小乘的俱舍宗、成实宗之外,其他八个宗派的祖师都是龙树菩萨,所以在古代是不怎么分的。中国唐朝的唐密,以及日本的东密,都是龙树菩萨传下来的,也是禅宗传衣钵的祖师。《华严经》以及《楞严经》是龙树菩萨从龙宫请出来的,这是一位很特殊的大菩萨。当时的佛法也是很不行,是马鸣、龙树这二位大菩萨出世才把佛法中兴起来的。"念公又言:"禅宗是很殊胜,(宋朝)天台宗大德信不及,所以他要写集写书,说他不相信,说经上没



有(世尊拈花迦叶微笑)。(《大梵天王问佛决疑经》)有, 他也信不及, 所以禅宗是'难信之法'。在印度也是一代传一 个,不是每一个人都能修的。迦叶传阿难,一代传一个,所谓 "西天二十八祖"。第十三代是马鸣菩萨,第十四代是龙树菩 萨, 第二十八代是达摩, 都是一代传一个, 一个传一个。达摩 见到东方有大乘气象, 当时印度佛法也已经不行了, 所以达摩 就拿着佛的衣钵。就怕你不信, 真的是难信, 所以佛把衣钵交 给迦叶, 传衣钵的意思在这里。佛在《涅槃经》叫你们找迦 叶,还怕你们不信,把衣钵给迦叶。迦叶再传给阿难,一代传 一代, 最后传到达摩, 达摩把衣钵带到中国来, 所以我们很光 荣……到了六祖,衣钵就不再传了,不再是一代传一个,而是 '一花五叶',禅宗大兴,小孩老太婆都开悟。禅宗在中国大 盛....."

三五 念公在旅美开示《抉择见》(净宗同修根据录音整理) 中,对阿罗汉"证有余涅槃不彻底之处何在"作出了详细解 释,现摘录于下:"'人无我见'对我们是需要的,但是它有 不足之处。不足之处在哪里?佛法中有'四谛、十二因缘', 四谛是苦集灭道,小乘人认为'苦集灭道'是坚实的。而《心 经》的'无苦集灭道',他无法理解,所谓'见不及此', 他没这种'见'。这是'深般若',是与小乘不共的,是大乘 菩萨的般若。'共般若'小乘人也懂,'深般若'小乘人就不 懂了。小乘人要是知道'无苦集灭道',他就是大乘菩萨了。 依'苦集灭道'这个法,他解决问题,'证有余涅槃'。'缘 觉',就是'十二因缘',认为'十二因缘'是实有的,是真 实的,他依止这个法,证了辟支佛。他住的涅槃是'偏空' 的,他只知道没有我,这一切都是空的,偏于'断灭的空'。 不知道'第一义谛空'是空有不二的、真空妙有的。偏有所



偏,不能得到'究竟解脱'。'二无我'小乘人只证得'人无 我',没证得'法无我';住的是'有余涅槃',没能证入 '无住涅槃'。'无我'在大小乘是共通的,'通达无我法 者,是名菩萨法'。不过把四谛、十二因缘执为真实的、坚固 的,不肯放舍,对于《心经》讲的'无苦集灭道,无无明,乃 至无无明尽。'没有四谛法,否定十二因缘法,小乘的见解就 达不到这个地方,所以成就只能到'阿罗汉',证到'偏空涅 槃'。不能究竟解脱,这是他不足之处。但是阿罗汉真的是解 脱了,确实是小乘极果圣人,具足六种神通。前五种神通不足 贵,最可贵的是得到'漏尽通',见惑、思惑他都没有了。在 东南亚许多国家的出家人, 还是依止这个教法, 修行也很认 真。证到'初果'的人还是有,证到'三果'就很希有了。" 三六 念公在早年旅美开示《抉择见》中,对"生死中、六道 中的'轮转'"有一段讲解,现摘录于下:"'人无我'的见 是什么见?知道'补特迦罗'没有真实、固定的自性。'补特 迦罗',这是梵文(pudgala),旧译翻成是'人或众生'; 新译翻作'数取趣', 意思是'一次又一次在五趣中轮转'。 '取'是轮转的意思,取了天趣,取了人趣,取了畜生趣, 老这么'取',所以称作'数取趣'。不说'六趣',是因为 把'修罗'并到其他'五道'之中,有天修罗、人修罗、鬼修 罗、畜修罗。也就是说人'没有一个固定、长久作为人的特 性',人一死就没有了,哪有什么'坚固'、自己的'性'。 不但死了就没有,就是活的时候也'时时都在生,时时都在 死'。今天来看我,跟昨天就不同了,我身体死了多少细胞, 又出生了多少细胞。拿年轻的照片来看,过去很美的人都变成 老太婆了。他不是突变,是一点一点地变,一点一点的老、不 存在、死掉。'无常'啊,没有'常'的存在。"



三十 关于"不能带业往生"的这种邪见,早年净空老法师也 有精彩开示,现摘录(二〇〇〇年四月《十善业道经讲记》相 关内容)如下,老法师说:"确实是带业往生,因为除这个法 门之外,任何法门里头没有带业的,都是消业,没有带业的, 唯独净土有带业。'带业往生'这四个字佛经里头没有,所以 从前在美国有一些人反对带业往生, 也兴起了一段时期很大的 波浪,让念佛人几乎失去信心,包括周宣德老居士都怀疑。我 有一年到洛杉矶, 周宣德老居士在机场迎接我, 机场到市区开 车大概要一个小时,在车上他就问我: '现在有人说带业不能 往生。带业往生这一句,有很多人查《大藏经》都查不到。, 他说: '那我们修净土, 搞了这么多年, 不是白干吗? 这怎么 办?,语气表情都非常沮丧、悲哀。我看到老居士,老居士 那个时候八十多岁了,他跟李炳南老居士是非常好的朋友,那 个时候李老师往生没多久,他向我提出这问题。我就告诉他, 我笑着告诉他:'算了,不要到极乐世界去了。'他听不懂我 的话。他听了我这个话,他就呆住了,看着我,看了半天。我 再告诉他,我说:'如果没有带业往生,西方极乐世界只有阿 弥陀佛孤家寡人一个,我们去干什么?没有必要。'他还是听 不懂,然后我再告诉他:'观世音菩萨、大势至菩萨是等觉菩 萨,你知不知道?'他知道,他点头。'等觉菩萨还有一品生 相无明没破, 他算不算带业? '他这才明白了, 等觉菩萨一品 生相无明是带业,不带业只有佛一个;佛不带业,等觉菩萨都 带业。然后问他,我说: '经上虽然没有说带业往生,但是经 上有没有说四土三辈九品?'他说:'这个有。''如果不带 业, 哪来的三辈九品? 哪来的四土? 四土三辈九品是带业多 少,带得少的品位高,带得多的品位下。这不是清清楚楚、明 明白白,难道一定要佛说出带业往生你才懂得?'这他才笑起



来了。我说: '老实念佛,决定没错!'实报庄严土还是带业往生,要懂这个道理。西方极乐世界的殊胜,殊胜在哪里?殊胜在'阿弥陀佛四十八愿本愿加持众生',这个了不得!我们是'依靠阿弥陀佛的本愿威神加持,带业往生'。这个至处是无比的'殊胜','一生成就'。"

三八 在《心声录》(黄念祖老居士选集)中,念公对佛教教化的目的有一段精彩开示,现摘录于下,念公说:"佛教的教化,就是从诸佛本有的'大光明、大安乐'的'本体',流出来令一切众生同得大安乐的'妙用',普令一切众生恢复他本有的大光明的'本体'。'永离诸苦,但受众乐',直到自他永受寂灭的乐的'大安乐'。这样'殊胜希有'的'妙法'真是'不可思议'。"这段话就是上文中所讲到的,"佛是希望人人都恢复你的'本来'呀",恢复到本来,才能"永离众苦,但受诸乐",直到自他永受寂灭之乐的大安乐,而这一切都要靠"发菩提心,一向专念"方能在此生实现。

三九 自新中国成立以来,密宗即身成就的人仅有六位,所以,密宗很难遇到真正的善知识。现摘录《心声录》中念公之开示以兹说明。念公说:"在中国大陆解放以后四十多年,即身成就大虹光身(这是密法修大圆满的最高成就,人的肉身坚成光明。)的有六个人。在五十年代,我的金刚上师贡嘎投,他图,图案自对我说,他当时在民族学院担任西藏古典文学教授,他说:'前不久有一个居士,他活着的时候谁也不知道这是不好懂。'有修持的人。等他化了光了,大家很后悔,为什么当初等,就是说话很怪,不好懂。'真正悟心的人说话就是不好懂,他已不是众生的情见了。他说话我们觉得奇怪,就好像他是疯了。另外西藏红教一位四十多岁的活佛,名叫索朗顿珠,八十



年代初曾到我家中, 他写了一篇西藏当代化虹光身的人调查报 告,其中一共是六人,他身上护身佛的龛子里还有一根化光走 了的人的头发。肉体化光留下头发爪甲是一种类型, 再进一步 爪发也都化光了。即生化光大成就是真实的, 不是夸大。但是 我们要知道,中国十亿多人口,这么多年,只有六个人,十亿 分之六。但是念佛往生的人则年年都有所闻, 远远大于这个数 目。"

四〇 在《心声录》(黄念祖老居士选集)中念公讲解道: "所以当前,就显出一种群魔乱舞的状态。种种冒牌的上师, 种种的恶知识,种种的邪说,种种骗人的假药,这种情况各处 都有。台湾、香港、大陆,在美国也不例外,都有类似情况。 因此学密就很难了。本来是个殊胜的法门, 反变成一个很险的 陷阱。因为密宗的师徒关系很深,《楞严》也是这么说,你若 是跟着邪师, 师父着了魔, 师与弟子俱陷王难, 死后堕无间地 狱。投了这样的师父,就跟着师父一起吃官司。这还是小事, 更严重是死后跟着师父入地狱, 这就非常险了。一个初修的人 怎么能够分辨这个是真上师,那个是假上师。如果有这样水 平,这个人也是了不起啦!所以目前很难,非常之险。" 四一 关于当前密宗很多人来冒充善知识,念公在《心声录》 中开示道: "先师虚云老法师说得最正确了,这是亲自告诉我 的: '密法确实是释迦牟尼佛的法。但是西藏戒律废弛了,不 行了, 现在各地就更不行了。'所以有的形成卖法, 你只要拿 足够的钱来,就教给你个什么什么法。自己封为上师,随口胡 说, 存心骗人如何如何。使得本来是一个殊胜的大法, 现在成 为很危机四伏的险路。"

四二 《心声录》(黄念祖老居士选集)中念公开示: "所以 我自己虽然也学密,但我不劝人轻率去学密。"念公不劝人轻



师"。

率去学密,就是由于上文所说的密宗的现状,"欺骗性就特别强了,大家认识不清楚,你也没有法子辨别"。

四三 《抉择见》中念公讲道:"禅宗的语言不好懂,因为它'一句中有三句'。一句是'截断众流',斩断你的妄想。一句是'涵盖乾坤',盖天盖地无所不包。还有一句是'随波流',就是随着你所说,大众所说而答话。你是波,你是流,就随这个波,逐这个流……答话中'一句有三句'。首先是'截断众流',听的人目瞠口呆不能拟议。第二是'随波义,一切都是大道。'触目菩提',眼所见的都是菩提,'墙外边的'当然是道。一句中包涵三句,所以'一言之下',听法的内'当然是道。一句中包涵三句,所以'一言之下',听法的人'狂心当下停息'。这是'禅宗'的殊胜之处。"四四洞山守初禅师:洞山位于襄州;宗慧是禅师的法号。守初禅师乃云门偃禅师法嗣,北宋太宗淳化元年秋七月,无疾跏趺而化。《五灯会元》卷十五有记载,"襄州洞山守初宗慧禅

四五 新娘子骑驴她的婆婆牵着或者她的丈夫在后面赶着驴,皆比喻事理颠倒反常。《五灯会元》卷十九: "颠倒颠,颠倒颠,新妇骑驴阿家牵。便凭么,太无端,回头不觉布衫穿。"四六 禅宗的语言是深是浅,不好辨别,而且现在众生根性差,已经难以在一言之下开悟。正如在《心声录》(黄念祖老居士选集)中,念公强调说: "但是从宋朝以后,这种'直指人心''见性成佛','一言之下'就能开悟的妙法,人们的根器不够了。"另有《依止善导大师,持念弥陀名号》一文中,念公又言: "又如有僧名慧超,问法眼说:'如何是佛?'答曰:'陈三斤。'且道这两则公案



与'一句佛号是什么?''念佛之人是谁?'是同是别?'麻 三斤'尚且是佛。所念之佛与能念之人焉能不是!"这段精彩 的讲解告诉我们,"所念之佛"与"念佛之人"是"一不是 二",皆不出吾人"妙明本心";故"禅净不二",一句阿弥 陀佛就是"无上深妙禅",更从何处觅"本心"?所以,禅宗 修行最高的成果也在一句阿弥陀佛名号里面, 那么修净上就是 修禅,也就能免受当前禅宗修行容易受骗之困境了。 四十 在《心声录》(黄念祖老居士选集)一书中,念公曾 总结出"净土宗和别宗相比有四个优点,即'稳、易、普, 妙'",现摘录如下。念公说:"总之,我感觉净土宗和别宗 比较,它有四个优点:一、是'稳'。它不像禅宗和密宗,密 宗师父很重要,禅宗同样的要选择师父,相信师父,靠师父。 如你遇见一位无面目的长老,被他拿一个冬瓜印子,给你一 印。就是说,你本来没有开悟,偏偏又遇见一个不长眼睛的长 老拿一个用冬瓜刻成的印,给你盖印。冬瓜刻的印,印文必定 模糊不清(这是譬喻)。这位长老有名无实,他自己并没有开 悟, 偏要强作会家, 给你一个糊里糊涂的证明, 印证说你开悟 了,你自己也相信是如此,那就永没有出头之日了。所以禅宗 的师父也很重要:但是净土宗不需要这些。为什么修行难? 难就难于生信。但是净土法门'十方诸佛同赞,千经万论共 指。'十方诸佛,无量经论,都在给我们作证,启发人们的信 心, 所以对净土法门的信心容易建立。你只要能信这个法门, 由信生愿,由愿起行,都可以成就。很平安,没有任何危险。 只要老实念佛, 不须东参西访, 自然远离恶师恶友, 不易上 当。最稳当啊!二、是'易'。小孩叫他念阿弥陀佛,一教就 会。很多一字不识的老太婆就念阿弥陀佛,得到很好的结果。 人人都会, 可见容易。三、是'普'。它普被三根, 上至文殊



普贤都求生净土,下到五逆十恶,地狱现前,念佛十声,也都往生。这种根器他都可以普被呀!四、是'妙'。法门非常妙,妙就是你不可想象。它是'暗合道妙,巧入无生。'不是要求你完全明白这些道理,才能合道。而是在你不知不觉之中,就是一句南无阿弥陀佛,一句接一句。念的时候很诚恳,很清净,这些世间的事都不想了。若是一上来就叫你离子这很难哪!'欲除妄想,去一添两',妄想不好,我要去掉妄想,这一想就是妄想。去了一个添了两个,所以你对于它没有办法。然而你老实念佛,不知不觉就离开了妄想,从有念达到无念,不知不觉合了道妙。往生见佛闻法而证无生法忍,正是'巧入无生'。所以它极妙。"

四八 张宗昌(一八八一年至一九三二年),字效坤,山东人。绰号"狗肉将军"、"混世魔王"等,奉系军阀头目之一。张宗昌曾残酷镇压青岛日商纱厂工人罢工,造成青岛惨案。一九二五年四月任山东军务督办,七月兼任山东省省长。一九三二年遭枪杀死于济南车站。

四九 一九二五年至一九二七年,是血雨腥风的时代;一九二五年,张手段残酷,迫使莲公东渡日本;一九二六年,以张为总司令的直鲁联军进入北京后,立刻实行残暴的专制统治。张曾将真实报导军阀内情的著名报人邵飘萍杀害,罪名为"宣传赤化"。八月六日凌晨,著名报人林白水也是被冠上"通敌有据"的罪名杀害;同年,原全国人大常委会副委员长成思危的父亲成舍我老先生也惨遭张的迫害入狱,险送性命,幸得夫人求情于当时北方军政界"三元老"之一的孙宝琦,几经交涉,方才保命;成老先生一生从事新闻业近七十七年,也是个人力量从事新闻教育事业最长、影响重大的新闻教育家,



一九六七年起任世界书局董事长。正如成舍我老先生历经生 死,成就非凡一样,莲公若非遇此生死大难之境,恐难归心净 土,这亦是菩萨慈悲示现。净土行人当知,净宗一法,难遇难 闻难信,今时今日,已闻已遇,当生决定信心,若不即生成 佛,则有负于诸佛万劫恩德。

五〇 一九二五年军阀张宗昌督鲁,以宣传赤化罪加害,籍没 (没收、入官)家产,加以通缉。乃去国东渡,避居日本,是 为莲公人生一重大转折。在日期间,与文化艺术界及宗教界知 名人士多有交往, 备受尊重。贤俊之士多来问学, 甚至恭执弟 子之礼,终身不渝。

五一 一九二七年, 莲公归国, 卧病津沽, 时年四十四岁。此 时华夏大地战火正炽, 故里已然成墟, 满目皆是演说无常、 苦、空。公阅尽沧桑, 其心转定。金石书画、性理词章, 终非 究竟,从此屏弃。作《无闷》二首云: "狂心果歇方无闷,世 不能知道始尊, 九死余生契此语, 纷纭幻迹更何论。""两 字渠园亦幻余,园非是我我非渠,浮生有境终归幻,除却莲邦 未可居。"自此改号"莲居",借病掩关,专修净业,决志西 方。

五二 莲公于卧病期间,深感人命无常,轮回路险,庆幸自己 对念佛法门终生信心。作诗曰:"一病经三载,客气渐渐消, 妄想随之减, 犹如退水潮。静中细检点, 所学无一可, 亲故凋 零尽,看看轮到我。揽镜一长嘘,不见旧时颜,仅余皮遮骨, 已无胆包天。如斯而已乎,不禁彻骨寒,佛师父母恩,未报殊 难安。业海猛回头,连呼错不止,此等闲伎俩,何能敌生死? 昏夜观明星,南无无量寿!险哉此一转,否则佛难救。从此发 惭愧, 更作钝功夫, 笑自由他笑, 愚但安我愚。 日暮途尚遥, 何堪再蹉跎,一门深入去,誓欲出娑婆。"摘录于《净语》中



《再题〈指月录〉答艮斋》一诗。

## 第二拜

"一心观礼,极乐教主,因地闻法,即发无上正觉之心,住真实慧,誓拔勤苦生死之本,弃国捐王,行作沙门,号曰法藏,修菩萨道,于无量劫,积植德行,所发殊胜大愿,悉皆圆满成就,名具万德,声闻十方,接引导师,阿弥陀佛。 南无阿弥陀佛(一拜三称)"

"释迦牟尼佛"之后,第二拜就拜"阿弥陀佛"了。这两土的导师,释迦牟尼佛是此土的导师,阿弥陀佛呢,彼土的导师。释迦牟尼佛就告诉我们,阿弥陀佛是什么"因缘"、什么"愿力",然后劝我们去呀。

"一心观礼,极乐教主",极乐世界的教主。"因地闻法,即发无上正觉之

心", 在因地, 咱们就(是要知道)"有因 有果":我们现在就是在"因地",我们还 没有证果, 我们都是在因地, 在"因"的这 个地位,不是"果觉"、果的地位,将来得 果。底下部分有个很特殊的"因果同时". 很不可思议。但是现在先说我们是因地。阿 弥陀佛当年, 极乐的教主, 他在因地的时 候,他因地是什么时候?他是国王,这个 国王称为"世饶王","世"是很丰富; "饶"是饶足、丰足,世饶王。那个时候有 佛, 佛叫"世自在王如来", 住世的时间很 长。这个国王, 他那时是因地, 他听见这个 佛的说法,就(是)世间自在王如来的说 法. 他就不做国王了。所以佛教不是"政教 合一",都是这样,都是王位不要了:不是 我又做国王,又当出家人。国位不要了,他 就出家了。出家了之后,他(的)法名叫, 底下说了叫做法藏,"法藏比丘"。"因地



"住真实慧",他心住在什么地方? 住在"真实的智慧"之上。《无量寿经》 有"三个真实",一个是"真实之际",开 化显示真实之际,真实的本际;一个是法藏 后来就是"住真实慧,勇猛精进,一向专志 庄严净土",他怎么庄严净土呢?住于"真

实慧"去庄严这个净土, 所以"真实之际, 真实之慧": 再有一个是"真实之利". 佛 为什么要出现于世?释迦牟尼佛是要给众生 真实的利、利益。我们现在做慈善事业. 很 多事情, 要做很多。你或者要做什么幼儿园 哪、敬老院哪、种种的, 能让众生得到好 处: 甚至你叫他一人给他一万美金, 他可以 生活得很愉快。这不是他的"真实之利". 他寿命完了之后,他还又要轮回,进一步 (的)、后头(的)这个恶梦还无穷无尽 哪! 你对于他没有帮助啊。所以我们要给他 "真实之利"。

所以"三个真实","真实之际、真实之慧、真实之利",这是因为夏老师的会集出现这"三个真实"。这"三个真实",我就在里头做了很多的解释,这互相是呼应的。正因为你是开化了"真实之际",



"真实的本体"显露了,所以你才能够流露 出"真实的智慧":因为你有"真实的智 慧", 你才能为众生谋求"真实的利益"。 除此, 你也有好心, 也愿意谋利益, 你是否 做得成功?做得成功之后,那个利益到底有 多大? (都是很难说的。) 真实的利益是彻 底的、永恒的、真实的、究竟的, 所以让众 生都成佛这是"真实之利"。这个文字就简 单了, "三个真实说出一个真实来"。"一 个真实"说出来,"智慧是'根本'",这 是从"真实之际"所流出来。

有"真实之慧",他就可以来拨众生 的"勤苦生死之本"。众生这个"生死是 苦"啊:"勤苦"是什么?没完没了啊:这 个"勤"是它没有停止、没有休息。老是 (总是, 经常是) 苦啊。"勤苦生死"不得 了, 死了咱们再生, 有一天总要死, 我就近

一点了, 你们还远一点。死了之后又要生. 生了之后又要死, 那就没完没了啊, 所以这 个(是)"勤苦"。这个"勤苦生死"它有 个"根本"嘛。他就是发这个心哪,阿弥陀 佛要为一切众生拔除所有生死的根本。这个 志向大呀! 所以我们觉得是, 你要是真正信 了佛. 为佛做一点事情. 你这个人生才有意 义。不然对不起今天吃的粮食啊, 来之不易 呀! 这是众生的辛苦啊! 你怎么报众生啊? 只是享受啊! 你做的那些工作. 对于众生起 了多大的好处? 打一个很大的问号! 灌输他 一些学问、灌输一些什么东西, 都是对于 "拔除生死勤苦之本"没有什么作用。所以 就是说, 我们真正的也要像阿弥陀佛一样, 发起这个大心哪。

在因地之中,他就"弃国捐王",国 家他也让位了,王位他也舍掉了、不要了。

"捐"就是捐弃,不要当捐赠讲,(是)捐 弃、放弃。出家作"沙门", "沙门"就是 翻译的音。"沙门"和"和尚"这两个字, "和尚"也是尊称、大家用乱了、不能随便 称的。"沙门"也是很高的德行,"识心达 本"名曰"沙门", 你认识你的"本心", 你达了你的"本性",才叫做"沙门"。这 个地方这个意思就是说, 他出家做和尚了。 这时候他的法名叫做"法藏"。名号叫"法 藏",以后经中再提到的"法藏比丘",那 就是阿弥陀佛的前身。

"修菩萨道",他发了菩提心,所行的 是菩萨的行。"菩萨"就是"利他为本", 行菩萨道。"于无量劫","劫"是很长的 时间, 这个(是)时间的名称。这个数字没 有法儿说了, 十的多少次方, 没法儿说了。 只能打个譬喻,四十几里的一个大石头,天 人穿着比轻纱还轻的纱, 多少年下来一次, 拿这个纱在石头上这么蹭一下. (直到) 把 这块石头蹭没了,这个时间叫"一劫"。 你去想吧, 多长时间? 几十里的一块石头, 天人那种轻纱. 多少年下来一次. 拿这个纱 在石头上蹭一下。蹭来蹭去、蹭来蹭去。把 这个石头蹭没有了, 磨完了, 这个时间叫 "一劫"。所以时间是无(量劫). 再(加 上) "不解脱", (加上) 再"勤苦生死之 根本", 那以后就是没完没了, 那个时间你 没有法子想了。他就是发了这样儿的"大 愿", 法藏比丘, 在无量劫中, 无量的劫, 劫也数不清. 都在积植德行"。所以我们说 这个"大恩大德", 佛是做了多少生, 多少 辛苦的事情为我们哪。这么长久的时间都在 那里"积德"呀."植"就是种.积德、种 德。"救度"大家呀! 所以我们今天能够在 这儿一起听, 关于阿弥陀佛的法门, 都是因



为我们在过去的生中,曾经受到过阿弥陀佛的救度;阿弥陀佛已经对我们有恩了,我们得过阿弥陀佛的救,所以这才听见这个法。我们欢喜,我们愿意学。所以(法藏比丘)"无量劫来,积植德行",救度众生啊。

"所发殊胜大愿,悉皆圆满成就", 他发了"四十八愿",他发了这个愿,跑 去佛那儿去告诉佛,说我想发一个大愿哪, 要超胜一切佛. 这个愿可以做得到吗? 我要 把这个佛国(建设得)比别的各国都好。佛 就把所有的佛世界都现给他看, 经过很长的 时间, 他一一都看清楚了。他于是总结, 采 取各佛世界的"长"啊,然后才发了一个 "四十八愿"。这么发出这个大愿的话, 所 以称为"愿中之王"啊。"殊胜",特殊; "胜",超越其他称为胜。都"圆满成就" 了, 都成就, "愿"都落实了, 不是一个

空愿,都成为"实际"了,还是"圆满成就",没有欠缺。

"名具万德", "阿弥陀佛"这个名 字里头包括无量的德。你看,是"无量劫 积植德行",种"种种(的)德",这样才 成了佛. 所以这佛就是无量劫都在积德、培 德而得到的成就。所以这个名字是万德所 成就的,这个名字里头就包括了这个"万 德", "名具万德"。"声闻十方", 阿弥 陀佛"第十七愿"。愿意一切佛都官扬(阿 弥陀)佛的名字。所以你看咱们这个世界, "释迦牟尼佛"就盲扬"阿弥陀佛"的名 字。我再给你举个例子,不知你们注意到没 有,不管你是台湾、美国、香港、大陆,知 道"阿弥陀佛"的人很多:知道咱们这个 世界, 咱们的"本师", 知道"释迦牟尼 佛"、听到"释迦牟尼"名号的人少。你们



想想看. "这是学者、教授". 没说(名 字). (就)不知道是谁。他不知道"释迦 牟尼"这个名号,他都不熟悉。可是"十万 亿佛土"之外的"阿弥陀佛",咱们是老太 婆、小孩子都知道,啊!"阿弥陀佛!"高 兴了, "阿弥陀佛!"骂人也是, "阿弥陀 佛!"都知道!这个不是个偶然的事情啊。 为什么你自个儿学校的老师、校长, 你不知 道他的名字, 外国有一个学校的校长、跟你 毫无关系你倒知道了? 不可能: 你还老提 他. 不可能: 这个事情是个不可能的事情! 这个不可能的事情为什么会出现? 阿弥陀佛 有这个"愿"哪. 阿弥陀佛愿十方的佛都去 宣扬阿弥陀的名字, 让十方的众生都听到这 个名字。十方众生都羡慕这个地方, 念这个 名字,都得往生极乐世界。(所以)这个事 情是很明显嘛,不是个偶然哪。所以"声闻 十方"。刚才在我们这个土的时候儿,释迦 牟尼佛就说也正是如此。

所以佛就来,他是"接引导师"。我们 本师是释迦牟尼佛,而彼上的导师是阿弥陀 佛. 我们在阿弥陀佛的名字上加了"接引" 两个字。我们就是临终的时候,靠"佛的愿 力". 他来"接"我们到极乐世界去, 不是 我们自己能从这个世界去达到那个地方,而 是靠佛的愿力"接引"。当然也有. 如果你 修到跟菩萨同等地位, "自力"可以往生, 但是那个是亿亿人中难得一个半个。真正你 能够得到上品生, 佛来接引, 已经是"极其 殊胜"了。所以阿弥陀佛又称"接引佛", 又称"接引导师"。"接引"这个事儿。 下头有,我就不重复了,以后再补接引是什 么含义。这一拜的时候就要拜了, 这个拜就 拜"南无阿弥陀佛",也是拜三声。这三句 念完佛之后就起来了,恢复站着。念是站着



念, 拜就是一拜, 这是"第二拜"。

## 第三拜

"一心观礼,从是西方,去此世界,过十万亿佛土,有佛世界,名曰极乐,法藏成佛,号阿弥陀,名无量寿,及无量光,如来应正等觉,十号圆满,安隐住持,具足庄严,威德广大,清净佛土,阿弥陀佛。

南无阿弥陀佛 (一拜三称)"

第一句"一心观礼,从是西方,去此世界,过十万亿佛土"。从我们这个地方起往西边,离开我们这个世界要超过"十万亿的佛土"。一个"佛土"就是一个"三千大千世界",十万亿佛土就是十万亿个三千大千世界。现在这个世界的广大,天文学家已经有点知道了,有的这个天、有的星球在

离开我们一百多亿的光年之外。"光的速 度",一秒钟要"三乘十的八次方公尺", 那快极了,世界没有任何东西赶得上"光" 的。现在天文学的望远镜什么的. 靠近代的 这些设备, 能知道有一百多亿光年之外的: 我们要看见它的光,是一百多亿年前它放出 来的, 古老的东西了。"天之大"是大, 这 还是现代的设施、目前的科学水平. 将来还 会知道得更多。所以佛早就说了. 极乐世界 离开我们是"十万亿的三千大千世界"。西 方在那里。这么进一步说, 佛不是"遍一切 处"吗?所以说"佛就是在西方",这是一 种"方便"哪、所以善导大师说"指方立 相"。为什么你一定要说西方啊?善导大师 说,有了示现成这么一个方向. 使大家心有 一个专向的目的地, 就容易摄这个心, 管住 了这个心,心就可以在这个问题上容易"集 中"。你告诉他在"西方",他要专心还不

容易; 你根本不说"西方", 就是(说) "哪儿都有",他更没法儿"专一"了。所 以这种"指方立相"是一种很殊胜的、度众 生的一种"方便"。

"十万亿佛土"有一个佛世界, 曰极乐", 那儿有一个世界名字叫做"极 乐世界"。法藏他这个比丘已经成佛了, 名号叫做"阿弥陀佛",也叫"无量寿 佛",也叫"无量光佛"。"如来",那 是佛的十号,"如来、应供、正等觉", 这都是佛的"十号",这里列举三个代表 "十号"了,这十号都圆满了。"安隐住 持",在那儿很安稳的住持。那么《无 量寿经》在这个地方说得很好、很圆融. "如来者",问哪:"佛到底成佛没有? 成佛多久?"释迦牟尼佛回答:"如来无 所从来, 亦无所去", 佛从哪儿来、从哪 儿去呀? 所以也没有生, 也没有灭。唯以 酬愿度生,因为要实现自己的"本愿", 要来度化众生, 所以示现在西方。为了要 满足自个儿度生的这个愿望, 所以示现了 这么一个极乐世界在西方。成佛以来, 这 个时间是"十劫"了。阿弥陀佛"今现在 说法", 阿弥陀佛是"现在佛", 正在说 法, 极乐世界目前也正在说法, 我们这儿 在讲(《净修捷要报恩谈》). 阿弥陀佛 也在极乐世界讲堂中说法,"今现在说 法"。这就是极乐世界名号与成佛十劫。 成佛十劫,这个在咱们《净修捷要》虽然 没多讲,在《阿弥陀经》里头有。"今现 在说法, 十号圆满"。

极乐国土是"具足庄严",一切庄严 的事,完全具足。"威德广大",这个德, 功德大;威德就表示有力量,这些能够破除



众生的这种无明啊、暗啊, 所以救度啊, 消 除众生的业力。有威有德,非常广大,不 可穷尽。一个"清净"的国土, "清净"两 个字是非常重要。佛是"无量光"、"无量 寿". 也叫"无量清净". 都是佛的名号。 《无量寿经》是"无量清净平等觉"。 也是 "阿弥陀佛"的名号。心无量清净. 所以 "清净心"是非常之难得。心中无所思,很 干净、很纯,一切放下,这就渐渐能跟佛 "相应"了。阿弥陀佛, 这就指出极乐世界 (阿弥陀佛) 已经成佛了, 住极乐世界, 为 了酬愿度生, 就现在西方极乐世界。在底下 说出"法身"了, 这么一说, 为了满愿, 有 极乐世界, 有阿弥陀佛。阿弥陀佛的"本 体", 我们"真实之际", 现在还要"开 显",所以这个就说"法身"了,法身就开 显了。

## 第四拜

"一心观礼,清净法身,遍一切处,无生无灭,无去无来,非是语言分别之所能知,但以酬愿度生,现在西方极乐世界,常寂光士,接引法界众生,离娑婆苦,得究竟乐,大慈大悲,阿弥陀佛。南无阿弥陀佛(一拜三称)"

"一心观礼,清净法身","法身"是最清净,离一切相,法身的佛。佛是有"三身",佛是(有)"法身、报身、化身"。在西方现在说法的那是"报身",而报身是"报身"。刚才不是法身,法身就"遍一切处"吗?这个说的是法身,不是佛的法身所在。今天这个地方,我们到处是阿弥陀佛的法身体里头,我的身体里头,您的身体里头,我的身体里头,都是阿弥陀佛。如果里头要不是的话.



那阿弥陀佛的法身不就缺一块?不能说"遍 一切处"啊?所以"遍一切处",不管是有 东西、没东西,都是"法身所在"。不但法 身是如此, 就是无线电波就是如此, 墙也挡 不住的。电视机,不管你在(用)什么东西 把它扣起来,一开一对应,这些图像就来 了。它有个"波"在这嘛,它不就是一切都 透过吗? 你那里有一个大的东西, 它在那个 东西的身体里头, 那个电波都通过, 都在里 头. 所以"遍一切处"啊。

"法身"本来是"无生无灭,无去无 来"。所以"八不", "不去不来、不生不 灭、不一不异、不断不常"。我们这两种代 替了四种,实际是"八"了,每种是两个。 "无生灭"是一对, "去来"是一对。"法 身"没有什么叫生、没什么叫灭, 因为证到 "无生法忍",没有"生",不再动念,这



"无生"了。"无生"还有什么叫"灭"? 它既然遍一切处, 都是法身, 法身从哪里 到哪里呀?都是"自家"。我就说黄念祖 从鼻子到嘴,不行啊!鼻子是黄念祖的鼻 子. 嘴也是黄念祖的嘴. 不能说黄念祖从鼻 子到嘴。没有"去"、没有"来";还有 "不一不异",没有一也没有两个;也没有 "断"、也没有"常",就称为"八不"。 这四个就作为代表就很深入。这"法身"是 "无生无灭、无去无来"。

"非是语言分别之所能知",不是我 们用人的语言, 我们这个分别的心、分别 的见解, 你所能够了知的、所能够明白的。 所以"法身"和这一句话,就把凡夫这个语 言思想的限度指出来了, 所以称为"不可思 议"。大家都成为口头禅"不可思议", "不可思议!""不可思"是你不能想:



"不可议", "议"是议论, 你不可说, 不 是下禁止的命令, 而是说, 你说不出, 你想 不到:不是你的思想、你的言语所能够表达 的。"讲诵之徒", 古人是用来批评的话 呀。就是说你这些人没有出息. 只是会念 念、会讲讲!应当是你真能够"开化显示真 实之际",那才真是"沙门"嘛!所以"讲 诵之徒"是贬义语呀。"语言分别",不是 这个语言所能表达的。

这样的话. 那众生怎么来"酬愿"哪? 但是要酬愿度生"的话,就"现在",就示 现,做一种示现。所以这个"示教","示 现"跟"示教"的"示"字是一样的;示教 的仪器怎么示教嘛、表示(的)啊。是示现 在西方的极乐世界"常寂光土"。法身在哪 里?不是在"实报庄严土",是在极乐世界 的"常寂光土"。所以"佛有三身、土有四



土"。"三身"是法身佛、报身佛、化身 佛。像咱们这个七示现的释迦牟尼, 这样的 佛是"化身佛"、应化身佛。"报身佛"、 我们众生就看不见了. 六十万亿 (那由他) 恒河沙个四十里地那么高。"一个由旬"是 四十里, 高是六十万亿那由他恒河的沙、沙 子, 那么多再乘四十里, 一根汗毛咱们都看 不到一半儿。咱们的视线所能达到的, 你能 看多远哪?"报身"至看不见, 所以我们人 所能见的是"应化身"。"四土":"常寂 光土、实报庄严土、方便有余土、凡圣同居 土。"一般我们能往生的还都是往生到"凡 圣同居七",就很不错了。那法身佛呢,是 在"常寂光土"。"常寂光"、你看见(没 有),"常",很寂静而放光,它是"寂而 常照, 照而恒寂", 所以真的是很"殊胜" 的境界呀。在"寂"之中,不动一切,而能 "照";在"照"之中,既然在"照",好



像就要有所作,但仍然是"不动"啊。

"法身佛"在极乐世界常寂光土,接 引整个儿的"法界"。接引这个"法界"就 包括一切了,尽太空之所有,种种的空间。 现在不仅仅是一度空间、二度空间、三度空 间", 咱们现在是"三度空间", 可以用三 个坐标来表示的,长、宽、厚。不光现在是 有了"一维、二维,有了三维,就有四维、 五维、六维"。爱因斯坦已经证实了"第四 维就是时间"。现在可以把时间和空间(搞 清楚一些了),现在有很多新的概念,空 间、时间都不是常数。"相对论"最好的一 句话,对我们很有(帮助),可以拿来利用 的,就是"物质、空间、时间都是人类的错 觉"。所以现在很多人老是说,明明你这是 实在的, 怎么说它是"空"啊? 你说它是 "实在"的,我就告诉你,爱因斯坦就告诉



你,这就是"人的错觉"。你既然还是人 类, 你有这个错觉, 你就老认为它是实在 的, 但是你错了。他承认(的)只是空间只 有"场",不是有物质,只是这地方"场 强"高(场的强度比较高). 跟别的地方不 同一点儿。四维空间、五维空间……这些空 间, 现在据说科学已经证实到十一度空间。 所以四维空间的事, 你三维空间你不能知 道, 你只能够推测, 你不能了解, 就是说, 人的头脑是有很大的局限性的。"接引法界 众生"。这个不只是三维空间。而是一切空 间, 各种空间, 一切有情之类都得接引, 都 让他离开像娑婆世界这一种"苦",而能得 "究竟的、真实的、彻底的、永恒的、没 有变异的"这个乐, "究竟安乐"、"法 乐",没有苦的乐。

有很多"乐", 我小时候看见人狂欢,



我就觉得很可悲,我觉得不是欢乐,这东 西很可哀。他们在那儿划拳哪、或者跳舞 什么什么, 我在旁边看了很可悲。当时他本 人很高兴,还以为他这是乐。但是以后一天 他这个都没有了,钱都花光了,或者他犯了 罪, 他不能再享受了, 一坏他就难过了, 那 个好日子不再来了,那(是)"坏苦"。所 以你是苦, 生病长疮, 人家打你什么什么 (的),这种苦是"苦苦";你在这儿狂 欢、高兴,这个时候你是叫做"坏苦",这 个环境一天没有了, 你就"苦"了, 它还是 苦的原因。所以娑婆世界种种都是苦啊, 离 开这个苦型, 得究竟的乐, 得彻底之乐, 得 "大乘法乐"。这个"乐"确实是世间一切 的东西不能相提并论, 你理解不到、你想象 不到、你推测不到。只有真实用功, 你才能 领略啊. 所以得到"法乐". 如"踊跃欢 喜"。



但是有的人可以触动一下. 触动一下 你就可以这个体会呀:我看你那个"一切皆 成佛", 你就触动了一下, 这就是"法乐" 了。经常有这个"触动", 你就能够去掉一 些东西, 去掉一些障碍, 因为大家都是有 份儿的。但是你不前进,就停止在目前,人 人可以享受到的, 但是你现在, 与你暂时、 目前就不相干了。所以"得究竟乐"。我还 不仅仅是说到极乐世界真得究竟乐, 就在眼 前,我们在法上也可以得到"法乐"。这种 "乐",我们也可以回忆一下、比较比较, 起码这个气氛在那儿,它不是世间这一切同 类型的,不能相比。

所以"大慈大悲,阿弥陀佛",这一切 都是因为阿弥陀佛证了"法身"哪:"成了 法身"就事事酬愿度生,来建筑极乐世界, 这就有"报身佛",实报庄严土是报身佛;



又应现出"化身",还有其他的土,来"接引一切众生"啊,这"大恩大德"啊!

#### 【注释】

五三 在《心声录》中,念公对于报身佛有一段开示,现摘录 于下。念公说:"佛的报身众生就看不见了,只有菩萨才能看 得见, 报身是'无量广大和微妙'呀! 多少万由旬'一个由旬 是四十里'。我们不要说'微妙','微妙'我们看不见,那 个我们还不大好体会,就是这个'广大'我们就看不见。我们 登到华盛顿最高的塔上,一看吧!那就看见是一个圆形的景 物,因为人们视力有限度,所以就把你视力当作半径画一个 圆,所看见的'只在这圆之内',外就看不见了。所见不过是 几十里路;这几十里路,就是佛身上如果有'一根毫毛',毫 毛的万分之一你也看不到。凡夫看不到佛的'报身'……" 五四 上文中念公讲道:"娑婆世界种种都是苦啊,离开这个 苦,得究竟的乐,得彻底之乐,得大乘法乐。"因此,我们学 佛,学习净土法门应当对于娑婆世界有出离之心。在《心声 录》(黄念祖老居士选集)中,念公谈了佛法修持的"根本三 要",即"出离心,慈悲心,菩提心"。其中对于"出离心" 念公特别开示道:"此心虽比后两者浅近,但他是首要的。常 说:'高明容易解脱难',要能透脱人世间种种缠缚(妻儿子 女、功名富贵、生活享受),谈谈容易,做到很难(略)…… 所以世间这些难舍之物,都像癌细胞,是万万不能发展的。所 以首先要对这些难舍的东西能舍,不再留恋。'出离心'不是 消极厌世,恰恰相反,这是真正的大雄心。为了积极救世,就



须轻装上阵: 自己还在昏睡, 焉能唤醒别人的酣梦? 更切忌的 是留恋世间,正是最严重的执著,那么你的镜子就擦不干净 了。首先要有一个'出离心',这是个'最根本'的。"

## 第五拜

"一心观礼,圆满报身,所居之处,永无 众苦诸难恶趣魔恼之名, 亦无四时寒暑雨 冥之异,宽广平正、微妙奇丽、超谕十方 一切世界,实报庄严净土,阿弥陀佛。 南无阿弥陀佛 (一拜三称)"

这个就是"报身的佛", 我刚才谈了 "法身"。 已经知道极乐世界的名字。这 是单提(报身)。既然从法身流出报身。就 谈"报身的佛"和他的土的境界。这一拜就 是拜"圆满报身所居之处"。从法身流现出 报身, 这是在菩萨地位才能见到佛的"报 身"。这个报身所居之处那是"实报庄严 七"。所以后头就是有(这一句), 你看,

"实报庄严净土"。"报身佛"就在实报庄 严净七。

"报身所居之处,永无众苦诸难恶 趣魔恼之名",这个地方永远没有,不但 没有这些东西,没有什么叫"苦",什么 叫"难"、什么叫"恶趣"、什么叫"魔 恼", 连这个名字都没有啊。所以极乐世界 许多"鸟",说那个极乐世界怎么会有鸟 啊, 鸟不是畜生吗? 彼土"尚无三恶道之 名. 何况有实"? 连名字都没有. 怎么会有 "实"?那都是阿弥陀佛变现的。极乐世界 没有这些"苦难恶恼之名"。 也没有"四时 寒暑雨冥之异"。雨天、四时、时间、有 冷、有热,有下雨,有阴天哪,这些个变化 (没有)。所以永远是温和、晴朗。

"宽广平正",非常广大呀! 你去多少 人都不会容纳不下呀。"十方的佛国"都劝



他们的国的众生都去极乐世界, 不知道有多 少人往生啊! 但是没有说是这个地方容纳不 下了、客满,没有这个事儿,多少(人)来 都可以, 这是"无限大"。"平正", 极乐 世界是平的,没有山,没有惊流、急湍,高 山大岳,都没有。它是"心净就佛土净,心 平就世界平",人心要平等,世界也就平等 了苹。所以极乐世界没有高山、深谷,都是 平的啊。但是泉池很多, 它没有惊涛骇浪, 但它有好多泉池, 就是池子、流泉、小溪流 啊围绕着。你只要住的地方, 外头就是有莲 花池啊, "八功德水"呀。极乐世界的水可 以从下往上流. 就围着你的房子流上来转圈 儿啊。不是那个喷泉. 喷泉很不自然. 咱们 这个水只能向下, 极乐世界的水可以向上。 它没有地心吸引力了, 它为什么不能向上? 你看在太空里头它就(是)可以飘起来。



"微妙奇丽",极妙啊,微妙的,妙 得你无法说了!"丽",美丽,这个丽是 出奇了。"超踰十方一切世界"。所以这个 就是说, 极乐世界因为阿弥陀佛发这个愿的 时候,刚才不是说了嘛,他就是想得到一个 国土、超越十方, 问佛可以不可以, 佛说可 以的,发什么愿都可以实现的。就是把一切 佛上给他看哪. 他总结呀. 后来就"圆满成 就"了。所以他得到的果实也是如此,"微 妙奇丽"等等的。"超踰"就是超过了, "踰"是越、超越、越过十方的一切世界。 这是一个"实报庄严净土"。这是报身佛所 居的. 没有一切恐怖、恶难. 表示一个"大 平等"啊。底下"光寿无量"。这个很重 要,这个是第六了。(念公在原始录影中讲 到"超踰十方一切世界"的"超"字时、停 顿了一下,紧接着说:"这是油印的本子, 所以这个'踰'字没了。"而可见当时物质

### 条件之简单朴素。)

#### 【注释】

五五 《增一阿含经卷第四十三·善恶品第四十七》云:"由十恶之本。外物衰耗。何况内法。云何为十。所谓杀。盗。淫。妄言。绮语。恶口。两舌。鬪乱彼此。嫉妒。恚害。心怀邪见。由杀生报故。众生寿命极短。由不与取故。众生生便贫贱。由淫泆报故。众生门不贞良。由妄语故。众生口气丑弊。致不鲜洁。由绮语故。致土地不平整。由两舌报故。土地生荆棘。由恶口报故。语有若干种。由嫉妒故。以致谷不丰熟。由患害报故。多诸秽恶之物。由邪见报故。自然生八大地狱。因此十恶报故。使诸外物衰耗。何况内物。"由此可见,心不净,则国土不净;心不平,则道路不平,和谐世界从心开始、从自己开始。

五六 这段看似平常的话,无意中向大众展现了当时的物质条件是朴素的、有限的;昏暗的灯光,油印的、并不十分清晰的本子,拥挤狭小的空间······这些都不能影响这位慈悲的老人讲解《净修捷要》的法乐。因为老人和弥陀时时心心相应,都是愿一切众生这一生都能得彻底的、永恒的、究竟的大安乐,即往生极乐、当生成佛、永不退转。

## 第六拜

"一心观礼,寿命无量,光明无量,菩萨弟子,声闻天人,寿命悉皆无量,国土名

字,都胜十方,无衰无变,建立常然,殊 胜希有, 阿弥陀佛。

南无阿弥陀佛 (一拜三称)"

"一心观礼,寿命无量,光明无量"。 极乐世界教主寿命是无量的, 所以是"无 量寿佛". 放的"光明"也是无量啊。下 面还要讲"无量光、无等光、无对光、无碍 光……"十二个称号, "光明"也无量啊。 而且不但佛是如此, 国中所有的这些菩萨弟 子. 所有的声闻天人. 这个"声闻天人"是 指着往生的人。我们说凡圣同居土, 你实际 还并没有断惑, 你见思惑还有, 是佛接引而 往生的, 还是"凡夫"。(虽然) 你是凡 夫,可是你不再退了,所以最"不可思议" 就在这儿。因此从他断惑的水平,他还是 "天人、人"。还有的人他只是断了见思 惑, 还有尘沙惑, 还有无明惑, 所以他的程 度只相当于"声闻",这个称为"声闻"。

如果他仅仅是发的小乘心. 根本不能 往生, 因此我们就超过了阿罗汉。大家要 知道, 这个事情就不是一个小的事情。阿罗 汉已经不闻他方佛名, 也发不起要广度众生 的心哪:他只是"般涅槃"、"自了"了. "我了"了,我清净了,我再也没有烦恼 了, 他就大功告成了。这个确实也很不容 易,他"无我"了,没有"我"了,所以叫 "人无我"。他"般涅槃"了,他真是没有 烦恼了, 但是尘沙惑、无明惑都没破呀。这 一种无穷无尽, 时间、空间都无尽的, 要广 度无量无边的一切众生, 永远没有休止的, 都让他们得到一切彻底的利益, 这样儿一个 宏大的心胸, 阿罗汉没有发起来嘛, 所以佛 批评(他们)是"焦芽败种"。所以我们现 在发心要超过阿罗汉就在这儿, 不是只求自



已了脱、解脱。这种"声闻"就是说,他这个断惑的水平达到跟声闻平等,但是都是发了"大乘心"。如果不发"大乘心",只是声闻,不能成就生到极乐世界。所以极乐世界是"一佛乘",都是大乘发心,都是要成佛的。

"寿命悉皆无量,国土、名字,都胜十方"。这个国土的庄严种种超过十方,这个国土的庄严种超过十方。我们要数个国家的名字到处闻名也超过十方。我们有一个来呀,是不是们数不出几个来呀,是不是有些什么佛国,我也背不是啊!(念公讲到此处有些什么佛国,我也有些什么佛国,我此处解,是不是啊!(念公讲到此处来吃一个来嘛,是不是啊!(念公讲到此处名字它"胜十方",大家容易记得,到处都有人在说,经上都在介绍。



"无衰无变"哪,这个世界它没有在 那儿衰退、衰变,没有变化。将来咱们这个 整个儿世界就要大爆炸的, 决定要毁灭的。 所以将来说的那个火灾、风灾, 把天都要烧 光。实际是个什么?实际就是一个整个儿 的,或者是银河,或者是什么,一个大的核 爆炸; 互相触发, 就全部核爆炸了。因此, 所谓那个火灾就是"热波"。所谓那个风灾 就是"压力波",这一切都逃不过! 所以这 个一切世界. 现在是有……现在天文学已经 证明, 有的世界已经是在新生, 从这个微尘 中又在那儿聚会,要形成世界:有的世界已 经衰老了,就要退出历史舞台。所以那个白 矮星就是最后的能量在那儿爆发. 最后它就 要不行了,整个儿的(毁灭)。所以现在天 文的理论,就是一个"大爆炸的理论"。怎 么出现的?就是一个大爆炸的产物。那过去 当然有世界才会出现一个大爆炸, 大爆炸之

后这些微尘又聚会,就是"成住坏空"。 "成"了之后就存在是"住";"住"了之 后要"坏";"坏"了之后变成"空",爆 炸就"空"了:"空"了之后又"成":循 环不已,都是在循环。而这种学说科学也承 认了。但极乐世界"无衰无变"。因为它不 是我们这种微尘所成的世界, 研究上讲。咱 们是"微尘所成的世界",它那儿不是微尘 所成的世界, 所以它"无衰无变, 建立常 然"。我(就)说到了这个世界才是真正的 保险哪!"殊胜希有,阿弥陀佛"。非常殊 胜, 非常希有, 阿弥陀佛。

## 第七拜

"一心观礼,无量寿佛,亦号无量光佛, 亦号无边光、无碍光、无等光,亦号智慧 光、常照光、清净光、欢喜光、解脱光、 安隐光、超日月光、不思议光、光中极

# 尊,佛中之王,阿弥陀佛。 南无阿弥陀佛(一拜三称)"

"一心观礼,无量寿佛,亦号无量光 佛",这一段。亦号无量光,底下就说, "无边光、无碍光、无等光。亦号智慧光、 常照光、清净光、欢喜光、解脱光、穿 光、双喜光、解脱光、突 光、超日月光、不思议光",这是"十二光佛" 光、超日月光、不思议光",这是"十二光佛" 些佛的名号,也就都是阿弥陀的名号,所 些佛的名号,也就都是阿弥陀的名号,所 中种种的妙用,表现出十二个光的佛,同时 都是阿弥陀佛。

"无量寿"是"体",是指时间,永远不止啊。所谓过去、未来、现在,这个称为"三际"。"三际一如",三际是如一,没有变化,这是"无量寿"。"无量光"呢?就是"遍一切虚空,遍一切处"。所以一个



是"竖",一个是"横";时间是竖的,空 间是横的型。"无量光",这个光是一切处 都照到,就"遍一切处"了。所以表明这个 佛是在竖着去穷三际:过去,你也永远找不 着头儿啊:未来, 也始终你找不着结束啊: 这是"常住"啊, 这是"无量寿"; 这遍一 切处,没有边际,"无量光"。同时这个 "无量光"也可以解释为光中的无量功德。 同时"无量光佛"也号作"无边光佛"。 "无边光"你可以浅近的解释,说这个 "边"没有边缘,这是大,你找不着边儿, 这极大呀,这个解释很容易。进一步的解 释. 那个"边"是什么?就是佛教的一个名 词. 所谓"边"指着见惑里头的"边见"。 所以我们都断见思惑, 而最大的、最粗的迷 惑就是见思惑. 尘沙惑、无明惑. 众生就在 这个迷惑之中、愚痴之中, 这个(称为) "惑"。断了惑才能证到自个儿的真如。

"见思惑",首先是见惑,初果就破 见惑。"见惑"有十样儿东西、就是"身 见", 老是爱惜这个身体, 老是想养这个身 体, 恋这个身体。所以现在许多气功、外 道, 首先就是一个邪见, 就叫做"身见", 这是见惑。你留恋这个身体, 所以很多妇女 她很难得离开她这个身体, 因为她非常喜欢 她这个身体, 觉得很庄严, 很什么, 这就 属于"身见"。"边见"是什么呢?这个 "边"就不是边缘的边,就是一个事情可以 分两边看,就是"矛盾的一方"。一切事情 都有矛盾,矛跟盾,就是矛有一边,盾有一 边:有是有非、是是一边、非是一边:一切 都有两边。矛盾有两方,这两方在对待、在 斗争。实际这"二"的世界就是如此,一切 都有二啊。"无边"就是没有对待了,没有 这个"边"了。"不二",一切都不二了, 一切都平等了, 平等就不对立了嘛。



所以佛最后成为"平等觉",汉译的 《无量寿经》, "无量清净平等觉"是阿 弥陀的名号,只有佛就到了"大平等"。我 们要修,要修"慈悲喜舍",很多人也就把 这些名词、甚至于传法的人也给你讲错了. 把这个"舍",作为要慈悲呀,要慈要悲, 要喜欢, 要施舍这么去讲, 讲浅了, 讲得太 浅了,不是原义。有好多东西,就都是从和 尚嘴里说出来的, 有的是十分的荒谬, 水平 很低呀。这个"舍"是舍掉你那一切分别、 一切边、一切对立的矛盾, 而能把这些事情 看得平等。所以昨天你那(个)问题:"你 平等的话,就是说不管你说什么.不管你怎 么对待我, (我都是平等对待的。)"所以 佛教是"冤亲平等"的, 跟我"有冤"和跟 我"有亲"这本来两个极端,这是"边", (学佛就是要知道) 这"边见"没有的。冤 和亲是平等的。所以我们学佛就是要在这些

地方(学),当然(很不容易),学不到,但是要努力继续去学。这是一个正确的(态度),是要平等啊,而且"冤亲平等"啊,把"冤"字搁在"亲"的上面,这个摆不是随便摆的,就是你真要度的时候,先度"有冤"哪,这是佛教伟大啊!

昨天说的提婆达多,那么害佛,一直 到佛这一生还在害佛;而佛感恩哪,我呀 成就全因为提婆达多,给提婆达多授记切, 发之情大、之智慧、这一切,我 是心悦诚服啊,五体投地呀!这不是个 是心悦诚服啊,五体投地呀!这不是个 我们就是说,你是个大权威,我 自时我是说,你是个大权威。 这一时我保佑我,就得到好处啊。 世俗的一种很低的、很愚痴的一种看法,是 世俗的一种很低的、很愚痴的一种看法,之 世俗的一种很低的、很愚痴的一种看法,之 种颠倒的看法,是错误的。所以要舍这由 "边"。"无边光",这个"光"它是由到这 "大平等的智慧"而放出来的,因此见到这

个光也就可以加持你放弃这些分别,没有这 些"边"了。阿难他已经没有边见了。但是 他还有摩登伽女来,还有的时候她拥有咒的 力量. (阿难) 几乎要破戒. 就是因为他不 明白. 他还是有个"我"呀。所以(是) "无边", (这个"边"我们) 要舍; (这) 还不是最高深的事情, 还是前面的事 情。

"无碍光",人们都说"自在无碍" 呀,没有障碍,能够自在。所以"观自在 菩萨",他自在啊。而且大家可以分析,这 个"自"就是你"自性",你自性是不是当 家做主? 自性在当家做主, 你自在。而你自 性没有当家做主,被这个假我(控制), (你就不自在。) 现在大家都是这个假我, 自己本来跟佛一样的那个"真我", 你自己 不承认。而把现在这个叫做黄念祖的,我 就把他当作是我。这个他不是,这个是敌 人、妄我:或者不要说的这么样,就说是由 于"他"而使我不能认识我的"本来", (从) 这个意义说就是敌人。总之, 因为他 是虚妄啊, 由于他在当家做主, 所以真正的 我们的主人就靠边站了,就不显现了。我们 有佛的智慧光明而不能显现, 这个程度上有 不同. 无明的厚薄有不同。所以. 我们听了 佛的经教, 有的人就很感动, 接受得很快, 他就恢复得很快嘛. 就可以恢复: 有的他不 但不接受, 他还毁谤, 还要破坏, 甚至种种 的, 那他就是无明的障很重, 这都有碍了。 "无碍",一切没有障碍呀。

"无等光",没有能和它相提并论,没有相等的,这个光绝对的"殊胜",没有另外一种可以和它相提并论的。无有能与相等者,也称为"智慧光"。这个"光明就是智



慧"呀.禅宗也是这么说嘛。在(莲公所作 净土诗集)《净语》型也引了这个话)。 《净语》里头《光明颂》引了大慧禅师五的 三句<sup>六0</sup>, "只以此光宣妙法", 只是拿这个 光来盲扬妙法:"是法即是此光明"。这 个法就是禅宗说的传心,这个心法,这个法 就是这个光明: "不离是光说此法", 不离 这个光明来说这个法。"光明和本心"、 "光明和智慧",在大慧禅师(的话)△工里 头这就等同起来了。那么大慧禅师这个话在 经典也有根据,释迦牟尼佛的《涅槃经》, 佛要涅槃了, 这是最后的遗教, 《涅槃经》 说"光明名为智慧",所以那个智慧就是光 明嘛。"超日月明",比日头还要明,比月 亮还要明。《超日月三昧经》就说"大智发 外, 能照法界, 名为光明"。大的智慧发露 到外面来, 能够照了法界, 这个叫做"光 明"。所以"自莹谓之光", 自个儿很干净

叫做"光";能够"照物谓之明",能够照 见别的东西叫做"明"。比方珠子吧,珠子 它自己很干净、很莹,这(是)珠子有光; 这珠子(的)光,要是很好的珠子, (比方 是) 夜明珠啊, 它就可以照见, 都亮了, 照 见别的了, 这个叫做明。所以光明还有两分 츤("光明既是智慧",而"智慧光"同时 又是"弥陀圣号")。"光明",总之它是 清净。清净. (举个例子来说). 念佛修行 的人也常常有时候闪现一点点光. 就是看到 一点点光:都是在你这个心里头绝对清净的 时候,才会发现这个现象。你心只要稍微一 动:"唔、看见光了!""好!"还不要这 些话. (光就)都没有(了): (就是) 你 现在刚刚有点感觉不一样, (光) 马上就没 有了。(这个现象只是发生在)就你心里完 全离开这一些(想法)的时候。这也就是 说, 在自己的修持中(有时候)可以体会到

这一点,这个就是"光明智慧之相"。所以 也号"智慧光",这个光,智慧就是光啊。

"常照光", 寂而常照。"常寂光", 它是寂啊. 寂默: 没有什么动啊、摇动啊. 不定啊;可是常常在照啊,寂而常照,"常 照光"。"清净光",这个清净,《无量寿 经》讲, 你有一念"净信", 那个一念清净 的信心, 你只是在这边念一句"阿弥陀佛" 都可以往生啊。一念"净信", 你念这一句 的时候,这功德就极大呀! 所以慈舟法师 汽车 他作《科判》,现在净空法师听到我这儿 有, 跟我要, 我给他拿去了, 要这个《科 判》。慈舟法师他最大的一个功德,"往生 三辈",他开了一个"一心三辈"。由于一 心方面. (比如) 你念佛不是就像一般的净 上宗, 成天成天, 像我们似的拿着佛珠老这 么(念);他说,你能够达到一心的时候,



哪怕你念一句都能往生啊! 所以他说"一心 三辈",跟一般的三辈,另外辟了一栏。这 跟夏老师的精神都是相合的,这一点很值得 赞叹! 所以我的《大经解》也是根据这个精 神做的注解。一心三辈不同于常情, 都是由 于清净, 你都(是)"一念净信、一念净 心",都用这个净字儿。还有这个清净,天 亲菩萨说"三经一论"、天亲(菩萨)的 《往生论》. 他说西方极乐世界有"三种庄 严",一种是"佛庄严",一种"菩萨庄 严", 再一种"国土庄严", 一共就有几 十项内容, 这三种庄严可以会到一个法句 里头。这很像禅宗的话,一二的"一": "法",修法的"法";句子的"句";可 以到"一法句"。注解了,什么叫"一法 句"呢?"清净句"。所以"清净"两个字 很重要!



我们应当是心中离开(浊乱). "清" 就离开了浊嘛, "净"就离开了乱嘛。现在 这个世界是"浊乱"哪, 所以我们就是要在 这个浊乱的环境里头, 我们保持内心的清 净. 这是极大的修持! 而这里最好的办法. 你就是念佛了。所以搞得这个心里头, 随着 大家很浑浊、很脏,就是浑浊,就不清啊: 他就忙乱,不安定啊,焦躁啊,就不净啊。 清净、干净,这个就是说"清净句"。"清 净句"是什么呢?"真实智慧无为法身"。 所以这个智慧的重要啊. 真实的智慧。"无 为",我们慢慢底下要注意这个"无为" 呀。所以学佛. 道场里头常常一开始讲四句 偈, "十方同聚会,个个学无为",十方来 的一切到这儿都在聚会, 来干什么? 都到这 儿来学"无为"呀! 所以《金刚经》, "一 切贤圣皆以无为法而有差别"。要学"无 为"呀!"此是选佛场",这是一个选佛的 考场。什么人能考取呀?"心空及第归",你心要空了,你就及第,你就考取,你就可以圆满回去了,得到了结果了。所以(这是)"清净"的重要!

"欢喜", (像) 夏老师(说的)似的: "愿我遇事生欢喜,"所以我们也要常常,"所以我们也要常常,所以经的最后都是"皆大欢喜"好多,所以经的最后都是"好小女喜"的人们,这个情绪,他对于这个事工。一个人们是"大欢喜",都个儿个儿是欢喜",这是佛的伟大就喜,这是佛的伟大就喜,这是佛的伟大就喜,这是佛的最后一句嘛,这是什么。我们老是说,经的最后一句嘛,这是稍微带过去了,不知道这是一个很殊胜的果实啊!

现在众生就是"苦"啊,就是"烦恼"啊!心里头啊,好不容易有点什么,马上



来一件事,叫你心里揪得放不下呀。我们就是要自己对于这一切"看破",不被这个环境给影响<sup>™</sup>。它是"五浊恶世",它必然浊嘛,众生必然是恶嘛;他就是有好多不近情理;他要都讲理,那就不叫"五浊恶世"了!必然碰见不可理喻的事、不可理喻的人。既然不可理喻,你还讲什么理呀,讲不通啊!(念公讲至此处,豁然而笑。)就放下啊,就是(要)放下。

而"欢喜"(之后紧接着说)"解脱",这就"解脱"了嘛,不被东西捆住。它一来、一什么,你跟它一对应,伸了胳臂你就捆住了。茶不思、饭不想,很忧愁、很苦恼。本来好好儿的,忽然添了好些苦恼,所以这就是要"解脱"。"涅槃三德",成佛之后就是证到这三德,一个是"法身德",人人本有的;人人本有,但是大家都

缠缚住了,我们都是所谓"具缚众生"。 我有时给人写个字,自称为"具缚",我 是捆住的,缠缚住的,被这些烦恼把我捆 住了。众生都是"具缚",在"结缚"。 中,要解开呀、要解脱呀,不要被捆住啊, "解脱德"("解"音jiě, "解脱德"("解"音jiě, 同"姐"),严格念"解脱德"("解" 同"姐")。谁不想"解脱"啊?谁 不想"证"?为什么你有"法身",自个儿 有自个儿不知道?缺少智慧嘛<sup>注</sup>。

所以智慧,"涅槃三德"最关键就是 "智慧",智慧非常重要。为什么你被捆 住?因为你缺少智慧,因为你这样儿被捆 住,你的"法身"就显不出来。因此你要想 法儿使这个得到解脱,你要恢复你的"法 身",完全都是靠智慧。我们学佛主要是 "学习智慧、学习般若"。只要你在学习



"般若", 你就称为"菩萨", 称你"菩 萨"就不过分,但是加一个形容词,叫做 "学般若菩萨"。你要发了"菩提心"。就 称为你"初发心菩萨" 六。跟观音菩萨还有 点不同, 所以这就是说, 他是彻底了, 我们 还在初步, 但是已经可以称为"菩萨"、称 为"大士"。只是你是在学般若的阶段,在 初发心的阶段, 所以同中有别, 别中有同 嘛,就是这样儿。

"安隐光",《宗镜录》里头说"安隐 快乐" <sup>\*t</sup>, 又安稳, 又快乐。刚说到"欢喜 (光)"嘛,这说到"安稳"。"安稳"就 很宁静, "安稳快乐者", 这样的人, "则 寂静妙常", "寂", 是常寂光的"寂"; "寂静", "静",入静的"静";微妙的 "妙": 真常的"常"。所以"安稳"很重 要. "安稳快乐者.则寂静妙常"。

再底下"超日月光",刚才讲了《超 日月三昧经》, 佛的光超日月光哪。(它 有)两个特殊的地方,一个是日月的光不能 照过铁围山。宇宙外头有铁围山包起来, 当 然不见得是个山. 就好像那个中微子非常 多、很密集呀,这空间中微子是多极了,不 可数啊! 它们形成了比较(密集),会聚在 一起成一个铁围山, 日光透不过, 它反射 了,看来是,这是一个事儿。佛光没有能所 障碍的, 全都可以透过。再有, 日月光可以 照一切东西, 不能照人心哪, 不能够给你启 发呀。所以"超日月光",这个"三昧"就 比那日月光的光 (要) 明。日月光已经不得 了, 你看我们的光明靠它, 这一切东西要生 长完全要靠太阳嘛,不然就我们没有东西可 吃, 什么都不活了。但是它就是不能照人 心, 所以没有人说是晒太阳开悟的?没有。 (念公讲至此处,诙谐地笑起来。)



最要紧是"不思议光"啊,这些光是 "不可思议"呀! 总赞哪, 一切是"不可 思议", 所以《华严经》这个经称为"不 可思议"呀,《阿弥陀经》也称为"不可 思议"呀。不是你这个言语、你的头脑所 能够达到的, 所能理解的。所以"超情离 见". 超过大家的这种、我们所谓是"情 理、这些情感"哪. 超过这个范围: 离开这 一切"见"。因为众生所有的这些都是称为 "成见",也都是些"谬见"。实际上,这 (也是些)"颠倒见"哪。要离开你所有 的"见". 你这个头脑中所有的"见"。 《四十二章经》是翻译得最早的经, 汉朝就 翻译来了, 四十二段。但是里头有很重要的 话. "慎勿信汝意. 汝意不可信"哪! 你要 慎重啊, 千万不要相信你自个儿的意思、你 的思想啊!这一句就够了嘛,底下还盯了、 (紧盯着)一句"汝意不可信"哪!你的意



思不可以信哪。所以这个也就告诉我们, 你 不要太"主观"了。"主观"是非常麻烦 的, 至少你先客观一点, 能够听听旁人的意 见,不要只是相信自己呀,主观哪,又自以 为是啊。再进一步说, 所有这一切, 脑袋里 头的产物,这一些"见解",都还是生死中 的东西, 六道中的东西, 不是解脱的东西, 不是成佛的东西。

要这样的话,必须要超过这些。"佛 之所以出兴于世,就是要开示悟入佛的知 见"。我们现在众生都是众生的知见,所以 我们学佛的过程, 也就是改造的过程, 要把 我们的众生的知见去掉,而换成佛的知见, 也就是恢复了我们本心本有的佛的知见。但 是你不把你现在这些错误的、当家做主的这 一些东西能把它排除开,这一步就达不到。 说到我们要把我们(众生的知见)全换成佛



的知见,众生谈何容易呀! 所以净土法门之"微妙",这样最伟大的一切工作,你到了极乐世界再去做,接着去做,这也就保险了,再也不退转了,一直到成佛啊,恢复自己的本来的这一切。

所以这"十二光"是"不可思议" 呀, 念佛就是"不可思议"呀! 念佛之殊胜 者,它的不可思议就是"全摄佛功德成自功 德"。你念佛的时候,就把佛的功德全摄成 你自己的功德。所以这一句佛念得很诚恳的 时候, 能够消除八十亿劫(生死重罪)。这 个"劫"是多长的时间。而这个"劫"是 八十亿个劫. 不是普通的小偷小摸, 而是生 死的重罪。所以我们不要听到有很多(说 法),好像很怕呀,(这些说法就是)我们 都要换哪(指换知见)。不行啊! 阿弥陀佛 大慈大悲呀,就有这样儿一个净土法门,往



生之后你还是凡夫啊,你这些"情见"还是 一直消不掉。虽然念一句就可以"消除八十 亿劫生死重罪", (好像) 消了很多业, (实际) 消不了多少! 过去无量劫来, 那个 "业"虚空装不下呀! 所以说罪业如果真有 一个实质的东西在这儿,整个儿太空都装不 下呀! 因为这个时间太长了, 所做的太多 了! 所以现在(有人)说. 必须消了业才能 往生, 那就没有往生的日子了!

现在有一些事情缠不清! 有人说, 你给 人写篇文章, 我说我不参加这个。各随各的 缘吧!他有他的缘,有喜欢听他的,那就按 他那个办。我们不做他们这种说法,大家有 缘的愿意听,那么我们就"带业"了; (念 公做了一个高高托举行李的姿势, 幽默地笑 着说:) "阿弥陀佛都替你托运行李了,你 方便多了,不要自个儿背。"所以这一段是



"十二光",无量寿、无量光……佛的"光明"。底下紧接着说这"光"的作用。不然说佛有这么多"光"和我什么关系?关系很深哪!

#### 【注释】

五七 关于"横遍十虚,竖穷三际",念公在《依止善导大师持念弥陀名号》一文中讲道:"如蕅益大师说:'光则横遍十方,寿则竖穷三际。横竖交彻,即法界体。举此体作弥陀身土,亦即举此体作弥陀名号。是故弥陀名号即众生本觉理性。持名即始觉合本。始本不二。生佛不二。故一念相应一念佛,念念相应念念佛也。'以即佛即心故,'念念佛'即是念念心。大师此论,精彻无比。"

五八 《净语》原名《欢喜念佛斋诗钞》。分上下卷,收录莲公所作净土诗。念公作序,《序》曰: "《净语》为吾师净课之余,随机偶成。吾师莲父所作,皆其自道甘苦,直书所见,无一语相袭,无一篇雷同,虽名为修净之作,实则与禅教显密均能融会贯通,深入显出,能令读者当下心领神会。近代作者未见其匹,此皆有目共睹,非念祖一人阿好之私言,可以质诸十方而无疑也。"

五九 大慧禅师,宋代临济宗杨岐派僧,字昙晦,号妙喜,又号云门。俗姓奚,宣州(安徽)宁国人。十七岁,出家于东山慧云寺之慧齐门下,翌年受具足戒。宣和年间,与圆悟克勤(禅师)住东京(开封),大悟后,乃嗣圆悟(禅师)之法,圆悟并以所著《临济正宗记》付嘱之。宋高宗绍兴十一年



(一一四一年), 宗杲(音gǎo, 《幺V), 大慧禅师因对奸 相秦桧不满而被褫(音chǐ、彳V)夺衣牒(即开除僧籍)。 先充军至衡州(今湖南省衡阳市),宗杲问心无愧,十分超 脱,在此期间集先师(圆悟禅师)语录公案为《正法眼藏》六 卷。后迁往梅州(今广东省梅县)。十五年后遇赦,恢复衣 牒。之后再住径山,因之世称"径山宗杲"。晚年,住径山, 四方道俗闻风而集,座下恒数千人。绍兴三十二年(一一六二 年),宋孝宗皈依之,赐号"大慧禅师",翌年八月九日临终 前,弟子请他遗偈,他挥笔疾书,"生也这么,死也这么,有 偈无偈,是什么热!"卒年七十有五。谥号"普觉禅师"。遗 有《大慧语录》《正法眼藏》《大慧武库》等书。 六〇 大慧禅师的这三句话收录在《大慧普觉禅师语录》(卷 十一)中,宋代临济宗禅僧大慧宗杲(音gǎo,《幺V)的语 录。弟子雪峰蕴闻辑录。又称《大慧语录》《大慧录》。凡 三十卷。南宋孝宗乾道八年(一一十二年)奉旨刊行并入藏。 现收入《大正藏》第四十七册、《嘉兴藏》(新文丰版)第一 册。现摘录此偈颂全文如下:"向侍郎无热轩(并引伯恭)芗 林居士。于所居园。临池作无热轩。将于北埭起连辉观。取 《华严》无热大龙王宫流出四河华林宝树接影连辉之义。乐谷 韩公司谏为之记。居士来索鄙语(大慧禅师)乃说是偈——勇 猛精进过量人。号曰芗林大居士。住无变易真实处。而常顺行 诸佛法。不作世间颠倒业。成办出世胜方便。而能于此方便 中。幻出难思诸境界。复于难思境界中。而现种种殊胜事。华 林宝树咸放光。接影连辉相鉴彻。光色清净如金刚。世间无有 能坏者。又如无热大宝池。四面分流入于海。是海广大无边 际。不出居士一毛孔。于一毛孔放光明。八万四千同时发。不 劳居士转舌相。只以此光宣妙法。是法即是此光明。不离是光



说此法。大海毛孔亦复尔。此是芗林无热义。是义如空不可量。一一包罗世间相。我今以此无义语。略为居士出只手。佛子来登无热轩。众宝妙沙开户牖。"

六一 净空老法师在二〇一四《净土大经科注》第一百九十六 集中,对大慧禅师的这几句话有这样的开示,老法师说: "'又大慧禅师曰:只以此光宣妙法,是法即是此光明,不离 是光说此法。'大慧禅师这几句话说得好。释迦牟尼佛在世, 为我们讲经教学四十九年,四十九年他讲的什么?就是自性的 智慧光明,自自然然说出来,没有通过思惟。我们今天说想一 想,想一想就落在意识里面去了,不是智慧。智慧哪有想一想 的,别人提出问题,我们立刻就解答了,不是我要去想一想, 不是的,想一想就不是智慧,是烦恼,这个道理要懂。"

六二 "光明还有两分",这句话参考念公的《大乘无量寿经解》(即《大经解》),《必成正觉第七》中云: "智慧光'者,有二义,一者,如《涅槃经》云: '光明名为智慧'。又《超日明三昧经》曰: '大智发外,能照法界,名为光明。'详见前光明慧辩愿注。兹不具引。二者,如昙智为师《赞阿弥陀佛偈》曰: '佛光能破无明暗,故佛又号智慧光。'上句,义同前。下句,则表'智慧光'是《宋译》之文一。亦弥陀十二光明之一。'愿我智慧光'是《宋译》之文,在《唐译》则为'愿获如来无量光'。据此则智慧光即无量光。"因此,"光明还有两分"这句话是指"光明既是智慧,而智慧光又是弥陀圣号"。

六三 慈舟法师,俗姓梁,法名普海,号慈舟。生于光绪三年(一八七七年),一九五八年西逝,享年八十二岁。自一九三六年秋,由青岛湛山寺至北京,住持净莲寺。一九三七年春,将所办法界学院由福州迁北京,二月初开讲《华严



经》,至一九三九年秋圆满。在此期间,慈舟法师对《净土 大经》会集本亲为科判,并至济南开讲,盛况空前。又于北 京拈花寺开讲全部。所作《佛说大乘无量寿庄严清净平等觉 经科判》,于一九三九年印行,今存。丁酉年十一月十七日 (一九五八年一月六日),早十时,师自睹接引佛像!于大众 助念声中,微合双目,安详舍报!七日后火化,送龛者数百 人。获舍利数千粒, 五色缤纷。灵骨分供于北平西郊青龙桥观 音寺塔,及苏州灵岩山普同塔。

六四 上文中念公讲道: "我们就是要自己对于这一切看破, 不被这个环境给影响。"在日常生活中,遇到障缘,如何待人 接物才是如理如法呢?圆悟克勤禅师有嘉言,劝导修行人: "接物平等。无诤自处。一切勿与较量。亦不动念瞋恨。"在 《圆悟佛果禅师语录》(卷一五),《送圆首座西归》中禅 师曰: "大凡为善知识。应当慈悲柔和善顺。接物以平等。无 诤自处。彼以恶求及以恶声名色加我。非理相干讪谤毁辱。但 退步自照。于己无慊。一切勿与较量。亦不动念瞋恨。只与直 下坐断。如初不闻不见。久久魔孽自销尔。若与之校。则恶声 相返。岂有了期。又不表显自己力量。与常流何以异。切力行 之。自然无思不服。"

六五 众生迷惑颠倒,皆因没有智慧,有法身而不能显现。 在《心声录》文选中,念公云,"所以生佛平等,佛有'三 身',而众生因'妄想执著'不能显现,'一迷一悟'又有天 渊之别。众生因迷造业,因业受报,在梦幻虚妄的六道之中枉 受无量痛苦"。

六六 关于"初发心"的可贵之处,念公在《首楞严经观世音 菩萨耳根圆通章举要》一文中讲道:"《起信论》的三心就是 菩提心, 最为宝贵了。如过去国王(的)太子, 他还是一个小娃



娃, 还在襁褓之中, 还要人抱着, 任何大臣, 哪怕是白胡子的开 国元勋见到(太子)时都要礼拜。是不是?看见太子焉有不礼 拜之理呀!就是如此。初发心的人,你要发了菩提心,那一切 二乘种性和以下的都应该向你恭敬。就是如此。佛法之中这是 最重要的。所以《华严经》一百个比喻说明菩提心的重要。" 六七 "安稳快乐者。则寂静妙常。"这句话出自《宗镜录》 卷第三十四(慧日永明寺主智觉禅师延寿集),现摘录该段落 如下: "又问。云何是信真如之相。答。不信一切法。是信真 如之相。以真如理中。本无诸法。若见诸法为有。是信诸法。 不信真如。是以无夙植广大菩提一乘种子之因缘者。卒难起 信。故祖师颂云。大缘与信合。或得入宗镜者。是知非小缘 矣。如楞伽经云。尔时世尊告大慧菩萨。摄受大乘者。则摄受 诸佛菩萨缘觉声闻。摄受诸佛菩萨缘觉声闻者。则摄受一切众 生。摄受一切众生者。则摄受正法。摄受正法者。则佛种不 断。佛种不断者。则能了知得殊胜入处。知得殊胜入处。菩萨 摩诃萨常得化牛。建立大乘。十自在力。现众色像。通达众牛 形类希望烦恼诸相。如实说法。如实者。不异。如实者。不来 不去相。一切虚伪息。是名如实。又云。佛言。但觉自心现 量。妄想不生。安隐快乐。世事永息。'安隐快乐者。则寂静 妙常。'世事永息者。则攀缘已断。可谓遇圆满宝藏。顿绝希 求。到常乐涅槃。更无所至。是凡圣之际。如达家乡。为迷悟 之依已穷根本。"

## 第八拜

"一心观礼,无量光寿,如来世尊,光明

普照十方世界,众生有缘遇斯光者,垢灭善生,身意柔软,所有疾苦莫不休止,一切忧恼莫不解脱,如是威神光明,最尊第一,十方诸佛所不能及,阿弥陀佛。南无阿弥陀佛(一拜三称)"

一心要观礼呀, "无量光寿,如来世 尊"。"无量光寿"是"别号"、"如来世 尊"是"通号",就把十号都摆在里头了, 就说一个头一个尾做代表了。他们的"光明 普照十方世界",前头已经有说"无边、 无碍"等等的嘛,它是"无量"的嘛。既 然是无量、无边等等的. 所以又"遍一切 处". 又没有障碍, 所以没有东西能够挡得 住的。"众生有缘遇斯光者",光明遍一切 处, 有人就说我怎么没有看见哪? 这个就很 不奇怪嘛。是"有缘"才遇着这个光啊。这 个光是没有离开一切人哪, 但是现在你没有



- (缘)。所以佛就是不能度"无缘",要是能够这么度的话,那早就没有众生了。所以佛菩萨是无量劫来跟一切众生"结缘"哪,"有缘"你才能够得遇啊。
- "(一)时佛在王舍城说法",王舍 城是个大城。在印度:有九十万人。那就是 很大的城, 古时候。但在王舍城中, 佛在王 舍城住的时间很长啊,这个城里头见过佛、 知道佛的名字的人搁在一块儿, 见的人当然 少. 知道名字的人还是比较多. 搁在一块儿 也只是三分之二:见过的只是三分之一.而 知道名字还没有见过的, 三分之一: 连名字 都不知道的, 更不要说见了, 三分之一: 真 正见到的只是三分之一。佛在(王舍)城那 儿待(了)几十年,所以这个"缘"很难。 有一个叫做城东老母, 她是最没有缘了。佛 到东城的时候,她就去西城做买卖;佛到西



城的时候,她到东城去做买卖:后来时间长 了. 大家说一定要把她摆在一块儿. 摆在一 块儿, 她拿扇子挡着脸。当时见到佛有很多 (人), 有的人看见佛就是种种光明, 种种 殊胜,不仅仅是(普通的样子):有的人看 见就是丈六身:有人看就是八尺:有的人看 就是黄面比丘, 一个黄脸的和尚, 没有什么 奇怪的:还有人看就是一个"相",像一个 象腿、一个黑的一块东西,一块黑的炭。所 以这个"缘"哪、大家的业呀。业呀、缘呀 很重要. 所以我们要珍视今生的佛缘哪. 今 生我们大家能够结了佛缘哪, 要趁热打铁 呀,这个缘很宝贵,我们还要和别人也结缘 哪。

这有这么一件事情,一个和尚很能够说 法, 经研究得很深, 修持很好, (但是) 没 有人听他的:他要是讲都不听,都走了,没



人听。他说我发愿要弘法,没有人听我的怎 么办?有一个人给他出主意,你把你所有的 东西都把它卖了. 卖了之后, 你把所有的钱 买点粮食. 你把这个豆子什么什么都买来: 买来之后, 你念佛、念咒来加持这些粮食, 然后把这些个粮食扔在那草里头虫子多的地 方. 让这些虫子什么吃、鸟(吃): 你发愿 希望吃了这些的,将来(他们)、来生都来 弘法。他就照着做,二十年后,果然法缘大 盛. 多少人来拥护参加. 都是二十来岁的。 就是因为他发了这个心, 布施了、结了缘 哪。所以这个缘很重要! ☆ (这则故事出处 有三:《佛祖历代通载•第十五卷•智辩法 师施食感报》《神僧传•卷第八》《释门法 戒录》均有相关记载。)

大家好的因缘再生出好的因缘. 那 么自个儿呢, 也(要)努力。当然不是勉

强, 要是勉强(就)做了反面工作了。就 (要) 随缘度脱、彼此能谈得进、有的时候 我们把这些道理讲给别人听, 种种都是结缘 哪. 结缘很重要。所以"有缘才能遇着这个 光",因为咱们现在众生都是在睡梦之中 啊, "照", 你也不知道。有的时候忽然清 醒一下, 忽然清醒一下你就"遇斯光"了, 你清醒了嘛! 但是为什么不老遇呀? 因为清 醒一下,一会儿又(睡)着了。所以能够遇 着之后怎么样呢?"垢灭善生"啊. 这个 "遇",遇一次也都是起很大的作用,你的 "垢障",身上很多的脏,它就消灭了,你 的善根就长出来了. 所以"善"就生了。 "身意柔软",你的身和心,这个"意"指 的心, 很柔软; "身"呢, 人要是死了, 就 硬了. 是不是啊? 所以"软的"代表活啊. "意"也是如此。佛就说咱们这个世界上的 众生是"刚强难化"呀,这个脾气,这个个



性,他这个见解,非常犟啊!有道理他都听不进,他改不了啊,他掰不过来呀,就是这样子。要柔软才好办哪!"身意柔软"哪。

"所有疾苦莫不休止",他种种的疾病、种种的痛苦都"休止"; "一切忧恼莫不解脱",心中有忧愁、有烦恼都"解脱";遇见这个"光"的人。

"如是威神光明,最尊第一,十方诸佛所不能及"。这样儿的"威神"和"光"有这么大的威力,这样儿大的神通妙用,而且这样的光明它是"最尊第一",所以是"最尊第一",所以是"我中极尊,佛中之王",阿弥陀佛是。十方的佛都不能及呀。《无量寿经》也说,超是方的佛都不能及呀。《无量寿经》也说,超越诸佛)。(实际上)都是平等的嘛,(但是求愿的时候不同),等到你实践的时候,就发所得的就不一样了。你在发愿的时候,就发

的是一个普通的愿, 那就得普通的情形。 阿弥陀佛当初就发的是要超越诸佛这样的 (愿), 超越做什么? 为了能更广的夫度众 生啊!佛要"名闻十方"不是拉选票啊. "名闻十方"是众生都到极乐世界来受教 化嘛、来得度嘛。而且十方的佛,没有谁 (说) 我要拉个山头儿, 我要拉个队伍, 你 们这儿所有的人民都应该跟我学,都在我这 儿。大家都是"送"! 所以现在有些法师, 有一个人跟、听了另外一个法师, 他说你背 叛我,不肯往外送。所以跟佛比他就赶不 上,还没学好。所以都要学嘛,(这是)他 的过程:是个人嘛,他就有这些过程,还得 慢慢的改造。这是阿弥陀佛,"十方诸佛所 不能及"。

"无量寿"的作用底下还要再讲。

所以阿弥陀佛慈悲啊! 你往生之后你就



老活着了。我们是苦,就苦在这个"寿命有限"哪!我就常常说,要(是)再给我一个五十年,我做多少工作啊!这看来是不可能了啊!不要说"看来",绝对是不可能了啊!不要说"看来",绝对是不可能刚刚啊!不是!(念公超然地笑起来。)像刚啊!是不是!(念公超然地笑起来。)像刚啊!"弄明白"一些问题,怎么样,白"一些问题,怎么样,白"一些问题,怎么样,白"也是很不容易"弄明白"的好要继续那一样。这样子。这个时候要继续那一样这时,正可以嘛,正可以事度的前进哪<sup>to</sup>!不允许了!这就是"苦事"。

那到了极乐世界,它一个特点是,寿命无量啊,哪有不成功的!而且又不退, 底下不退我们也要讲。这个世界老要退,好 不容易进了一步,进一步你要退九步。所以 有了进步之后有退步,大家有时候儿很烦恼。你不要烦恼,这是规律,你这合乎规



律。要一直都前进,那就是"戴角虎"了: 还没成就"戴角虎"之前,那么你进一步底 下退九步, 极端自然哪。就是难得的有人一 步他都不进。所以进了之后有退,这也很常 (有)。但是退了之后(就要)再进,不要 无止境的退下去就对了。赶紧要刹住脚,就 刹车啊,车子往后退赶紧(就)要刹车,加 油再往前跑。所以这就说明佛的这个光明的 作用。

#### 【注释】

六八 《佛祖历代通载•第十五卷•智辩法师施食感报》记 载:"法师智辩者。悟解绝伦。多所撰著。然寡徒侣。因弃 讲居衡岳寺。每览所撰必一唱三叹。以为吾达解如此。而不遇 赏音。偶一日有耆宿(音qí sù, く一/ ムメヽ)至。借辩著述 而阅之。乃曰。汝识至高。颇符佛意。今寡徒众盖阙人缘耳。 佛犹不能度无缘。况初心者乎。可办食布施飞走。却后二十年 当自有众。言讫恍然不见。辩遂如其教。鬻(音vù, 凵\)衣 单易米。炊之散郊外。感群鸟大集搏饭而去。辩祝之曰。食吾 饭者愿为法侣。后二十年辩往邺城开讲。座下有众千余人。果 皆少年比丘。"又《释门法戒录》亦有收录这则故事,文曰: "唐朝智(辩)法师,悟解极高,著作很多,但没有弟子。他



每次阅读自己的著作, 常叹息无人欣赏。一天来了一位老修 行,翻阅他的著作并说:'你的知见高,还符合佛意,现在没 有弟子,是因为缺人缘。可以用食物供给鸟兽吃,二十年以 后, 自然会有许多弟子。'说完不见。他便卖掉衣物, 换米 煮饭,撒在野外,许多飞鸟来啄食。他发愿说:'吃我饭的, 望来做法侣!'二十年后,他去邺城(在今河南省)讲法,有 一千多名青年比丘坐在下面听讲。"另据《神僧传·卷第八》 载: "释智辩不知何许人也。少而英伟长勤梵学。遂负箱帙遍 历名山。至衡岳寺憩息月余。常于寺闲斋。独自寻绎疏义。复 自咎责曰。所解义理莫违圣意乎。沉思兀然。偶举首见老僧。 振锡而入曰。师读何经论穷何义理。辩疑其异。乃自述本缘。 因加悔责。又曰。倘蒙贤达指南。请受甘心。钤口结舌不复开 演矣。老僧笑曰。师识至广岂不知此义。大圣犹不能度无缘之 人。况其初心乎。师只是与众生无缘耳。辩曰。岂终世若此 平。老僧曰。吾试为尔结缘。遂问辩。今有几赀(音zī, P) 粮耶。辩曰。自南徂北。裂裳裹足。已经万里。所赍(音jī, **以一一一**)皆罄竭矣。见受持九条衣而已。老僧曰。只此可矣。 必宜鬻之。以所易之直。皆作糜饼油食之物。辩如言作之。约 数十人食。遂相与至垧野之中散掇饼饵。焚香长跪。祝曰。今 日食我施者。愿当来之世与我为法属。我当教之得至菩提。 言讫乌鸟乱下啄拾地上。蝼蚁(音lóu yǐ, カヌノ ーV) 蝇蚃 (音yíng xiǎng, ーム/ Tー大V) 莫征其数。老僧曰。尔后 二十年方可归开法席。今且周游未宜讲说也。言讫而去。辩 由是精进不倦研摩。义味滋多。志在传授。至二十年却归河 北。盛化邺中。听众盈千数人。皆年二十余。其老者无二三人 焉。"

六九 此处"弄明白了",是"开悟"的境界。以下援引念公



自述, 当年得到王家齐上师和夏老师印证其"弄明白了"的简 单过程, 摘自念公旅美开示《抉择见》(早年净宗同修根据录 音整理): "在天津我写了几个偈子, '生佛两泯即是佛', '生佛'两个都不存在,就是'佛'了。'才相对待便成 魔'、刚刚一'对待',有'众生,有佛',就成了'魔'。 一共有十二句偈子, 这是其中的第三、四偈。当时我大笑不能 自止,同时大哭不能自止,这很特别。一般大笑就不会大哭, 大哭就不会大笑。这个欢喜的笑, 那是一切无法形容, 同时又 大哭的情况下, 说了这十二句偈子。后来得到王上师与夏老师 的印证, (王上师说:) '如是如是, 余亦如是, 善自护持, 善自保任。'你是这样,我也是这样,善自护持,好好保任 吧! 这是属于法身明体。当时我四十二岁,今年我七十五,一 转眼虚度多少年……"

七〇 宋代诗人戴复古所作诗词《月夜怀董叔宏闻其入京未得 报》中有"老骥思千里,飞鸿阅九州岛"之名句,意思是, "老马仍思效千里之驰驱,喻老年之壮心不已"。念公讲解娑 婆世界"寿命有限之苦"时,虽发出"光阴不复返"的感叹, 但也从另一方面表现出老人勤奋精进的志向未曾有半点衰减, 一心救度众生的宏愿悲心亦未有丝毫退却,这种精神实在今人 钦仰。

# 第九拜

"一心观礼,极乐世界,教主本尊,于彼 高座、威德巍巍、相好光明、一切境界



无不照见,如黄金山,出于海面,其中万物,悉皆隐蔽,唯见佛光,明耀显赫,有无数声闻菩萨恭敬围绕,阿弥陀佛。南无阿弥陀佛(一拜三称)"

这一段就是在《无量寿经》里头, 这 一段是佛把法都说了。阿弥陀佛怎么"成 就"了,又说了我们这个世界众生如何如何 "苦", 再三告诫。然后佛就问阿难说: "你想看见极乐世界吗?""你要想看见 你就礼拜呀。"阿难就听话,就礼拜,他 头磕下去,还是一抬头,极乐世界就现前 了。所以大家老是说,这个"极乐世界", 你们都说"极乐世界", 谁看见了? 你可 以告诉他多少人看见,就这"一会"就是 两万人,就是咱们这个世界的人,父母所 生的人, 两万。和尚是一万二呀, 男居士 七千, 一万九, 比丘尼五百, 女居士五百,



整整两万人, 两万人都亲见。还有很多人非 人等, 还有他方来的菩萨, 无量无边, 那我 们不管了。咱们说地球上的人. 亲眼见的就 是两万。还有别的经,《观经》是五百:韦 提希夫人, 国王、皇太后和宫女, 五百人, 也是亲眼见的。还有两部经, 都是亲眼见 的。这个就是一个亲眼见的记载。当阿难拜 下去之后,一抬头就看见,"阿弥陀佛如黄 金山高出海面"哪。大众不但看见"阿弥陀 佛". 而且听到. 我们也看见十方的佛世界 呀。而且同时听到十方的佛世界在"赞叹阿 弥陀佛". 所以这都是证明嘛。多少人亲眼 见、亲耳闻哪!见到阿弥陀佛、观世音菩 萨、大众. 阿弥陀佛在那儿说法。那边看见 我们也是一样,看见释迦牟尼佛大众围绕着 说法, 释迦牟尼佛那时候正在讲《大乘无量 寿经》。两土就相隔"一旬地",就是这么 八尺。最清净的天眼隔着八尺相见, 那是多



清楚啊!我们看遍处、到处都是佛光,一切的乐器自己就奏乐呀!所以这个事就是,你说拿破仑有没有啊?你没看见有没有拿破仑哪,那你说有啊?有人看见了,这有"极乐世界",这有"极乐世界",这有"两人"看见了。极乐世界"教主本尊",我是阿弥陀佛,就是我们"本尊"就是你修哪一个佛菩萨的法,那个佛菩萨就叫做你的"本尊"。就是你"本体之尊"哪,"本尊"。

阿弥陀佛"于彼高座",在高座之上啊。(念公对面前的几位居士说,)你们那个佛像,画的就是"高座",都给你们开光开好了,你们三个人都好了。(这幅佛像是)他们三、四个人合作,举着这个像,我在桌上给他画的。"威德巍巍"呀,佛的"威德"啊,庄严清净;"巍巍"是



很崇高、很伟大的。"相好光明", 佛有 "三十二相、八十随好". 所以我们老称赞 "相好"就这样儿来的。佛有三十二种特 殊的、好的相,每一相有许多的好,佛有 "八十随形好"。所以具足"一切相。一切 好"。而且"光明无量"啊,现金色的光明 啊。

"一切境界无不照见", 因为佛光的 关系, 所有咱们这个境界都照清楚了。佛就 像一个黄金为体的一个山, 因为他放黄金色 光嘛,在大海中生出。"其中万物,悉皆隐 蔽",在这许多东西,所有菩萨的光、声闻 的光、什么什么这些的光都看不见了。"月 明星稀"呀!月亮很好的时候,星子就看得 少;星子\*\*不是没有了, (是)在光里看不 见, 因为月亮的光"盛"啊。这也一样, 由 于阿弥陀佛的光很"盛"啊, 所以别的光



都看不见了, 唯见佛的光明啊。"明耀显 赫", "明"是清明; "耀"是亮, 所以光 耀;"显"是明显;"赫"是有力、很有力 量。这个时候佛的光明显现, 金色的光明: 而且是在佛的旁边, 有无数声闻菩萨恭敬 围绕, 阿弥陀佛。这一个我们就"随文作 观":就好像这个时候我们跟阿难一样,我 们在磕头的时候, 佛就应现在我们面前, 多 少菩萨围绕, 我们这样(称)"南无阿弥陀 佛",这样儿拜下去,这种"印证"是非常 殊胜。

所以它这一段就把《无量寿经》. 还 有其他的净土经典里头, 很多很重要的东西 都摄进去了。怎么成的佛呀? 在这里告诉我 们了. 阿弥陀佛是当时听了法之后就出家、 就发大愿: (阿弥陀) 佛成佛的经过, 佛的 殊胜的"愿成就"。所以这个文字都不多,



那么"愿成就",就出现在极乐世界, (成 就) 国土. 现在西方。这里头"法身佛". 法身佛是极难懂的、法身的境界: 我们真正 的成佛是成就"法身佛"。所以《金刚经》 里头的话是"法身境界"呀! 不然大家就觉 得这两个经矛盾哪?《金刚经》说. "凡所 有相,皆是虚妄";阿弥陀佛这儿教我们供 阿弥陀佛像, 还是西方三圣, 这"虚妄" 啊! (会觉得) 这两个经就开始矛盾了。这 不矛盾, 我们现在讲的都是"报身"的相 啊. "法身"就离这些相了。

所以《金刚经》是非常深入啊. 是给 我们指出法身的境界呀。所以"凡见一切所 有之相皆是虚妄",并不是都是"空无"。 (是说) 你见这个相, 而没有相的概念了, 不为这个相所转了。见了这个相,它也不 成为相,不是根本没有相,没有相不可能。



"若见诸相", 你见了相, "若见诸相"还 是有相嘛: "然而非相!" 所以广钦老和尚 那一本书, 我欣赏他一句话。他是确确实实 由于四十多天的入定的功夫, 他曾经念佛念 了九十多天, 佛声不断, 到了一心呀, 事一 心哪. 刚刚初入到事一心哪. 这很难得、很 希有了, 但是以他这个定力和念佛这个功 (夫). 他这个"禅"超过另外一位当时很 有名气的法师。当时那位法师跟(广钦老和 尚) 他的对谈, 不如他啊, 很明显啊! 当时 那位法师说:"要有地震、火山什么什么 的, 我去了修法, 它这些都没有了。" (广 钦) 老和尚说得很好: "我这里, 这一切都 没有。"而那位法师也是很伶俐的人哪。过 了几年又见着老和尚,他说:"我现在也一 切都没有了。"(那位法师)他听出来(广 钦) 老和尚(以前说过)的话比他高啊. (所以)他说"我也一切都没有了"。老和

尚回(答)说:"我还是吃饭、穿衣,睡 觉。"(念公讲到此处, 开怀大笑。) 所以 这一些问答(可以看出来), 禅这个里头 (可以)说最科学了,你什么(样)的水 平. 一摆就摆出来。你看那个下棋. 棋第一 招(如果)就蹩手蹩脚, (底下)就老是被 动啊, 老是要救啊; 跟喝酒一样啊, 你酒量 不行,别人还不醉,你就醉了;禅也是如 此。这话就不错, (还有) 最好的一句话是 这样,一个人问他, (问广钦老和尚:) "我们看来,我们应当学老和尚整天打坐 啊。"(老和尚)他说:"我听着你说,我 才知道我是在打坐。"这个话很好! 所以他 没有这些"相",他不是没有打坐,但没有 打坐的"相"了。说"你不说我不知道", "你说我(才)知道"。这话非常精彩! "若见诸相非相,即见如来。"而这个"如 来", 你"见"什么?"一切都凡所有相都



是虚妄"。"若见诸相非相,即见如来", 这个相就不是"有相可见的相"啊。所以 "即见如来",所见的是"法身如来"。

我们往生远远还不能见到"法身如来" 呀, 所以就是说, 首先来接引的是"应化 身", 你要到了实报庄严七才能看到"报 身"哪。六十万亿(那由他)恒河沙由旬那 样高的身体, 六十万亿 (那由他) 恒河, 那 么多恒河, 那么多沙子, 而那么多沙子还要 乘上一个由旬(至少四十里地), 你说这个 佛有多大, 报身有多大! 咱们的眼睛能看多 远? 一个汗毛尖儿咱们都看不着啊. 所以你 "不可见"。所以往生也见不着, 那更不要 说"法身"了。所以它这就不矛盾,《金刚 经》说得高, "法身境界"; 禅宗是"直趋 法身", 跟这个就不同之处。但是众生很难 哪! 你先修到了"凡圣同居土", 到那去见

### "法身"哪,这还都是人人有份。

#### 【注释】

七一 "星子"就是星星的意思,是比较诗意的用法。在《报 恩谈》正体字第一版的文字整理时,我们反复恭听此处原始录 音不低于五六十次,确认念公的原话确为"星子";但由于 "星子"的用法现在已经极为少见,经多方比对只是找到了 八十年代一位散文家的作品中出现了"星子"一词:最后我们 决定保守地使用较为大众的用法,即"星星"。虽然这是一件 小事,但作为编者一直为"星子"一词的应用在寻找佐证,以 便更好地尊重念公的原话。后在中国著名建筑师、诗人、作 家、人民英雄纪念碑和中华人民共和国国徽深化方案的设计 者, 林徽因女士的代表作《你是人间四月天》中找到了"星 子"一词的应用,这让我们更加确信了念公的原始读音是"星 子",我们可以放心地给广大读者一个确切的交代!同时也让 我感受到了念公的才华横溢,因为像"星子"这种美好的、诗 意的用词,恐怕只有在那个时代,那些心地纯洁、大公无私的 前辈们的笔下才会见到, 我们现代人甚至连听到的机缘都会愈 来愈少了! 现摘录林徽因女士的《你是人间四月天》中的、写 到"星子"的语句,以弥补本书第一版中未能还原念公原始读 音的遗憾: "你是四月早天里的云烟,黄昏吹着风的软,'星 子'在无意中闪,细雨点洒在花前……"

## 第十拜

"一心观礼,极乐世界,教主本尊,今现



在彼,为诸有情,宣说甚深微妙之法,令 得殊胜利益安乐,十方菩萨瞻礼闻法,得 蒙授记. 称赞供养. 阿弥陀佛。 南无阿弥陀佛 (一拜三称)"

第十段就是说阿弥陀佛"今现在说法" 啊。我们"一心观礼,极乐世界,教主本 尊"。"教主",大家都知道嘛,释迦牟 尼是我们这个世界的"教主", 阿弥陀佛是 极乐世界的"教主"。"本尊"这是密教的 语言. 密教修什么法. 那个佛就是你的"本 尊", 你之"本", 你之"所尊"。现在净 七宗,大家都在念佛嘛,所以按密教的说 法, 那这个佛, 阿弥陀佛就是大家的"本 尊"。所以(是)"教主本尊",这个"本 尊"的说法是按密教的语言。

"今现在彼,为诸有情,宣说甚深微 妙之法"。今现在说法, "今"是现在式,

不是过去,不是未来,是现在。今现在说 法, 这是现在进行式, He is speaking; 不是 was. 不是will. 都不是: 一个(是)未来 (will), 一个是过去(was)。"现在"、 正在说,这个时候正在说法。"教主本尊, 今现在彼",在极乐世界;"为诸有情", 为彼国的一切众生在宣说"甚深微妙"之法 呀. 是个"其深"的法呀! 所以我们要知道 (这一点)。大家常常有人就说"净土法门 是愚去愚妇所行啊!"看不太起呀!如果是 愚夫愚妇修这些往生,他就更看不起了. (认为) 我是好像远超过于这个, 我应该有 更好的方法嘛。这个其实你可以给他说破, "愚夫愚妇也能行", 愚夫愚妇是不是很困 难哪?他没有多少知识啊.文盲啊.他是很 困难的:就是说这个病是很重的。这一个大 夫能够治很重的病, 那一个大夫只能治感 冒. 哪个大夫高明? 当然治那个重病、治那



个绝症的才高明嘛! 所以那(个)没有什么 知识,不懂得什么道理,没有什么学问,他 也能把他治好;就这个病入膏肓的人,绝 症. 这个大夫都能治. 只能说大夫高明。 不能说, 你把要死的人都治好了, 我不来 (让你)治了。(念公讲到此处幽默地笑起 来。)有很多人这个地方(是)颠倒的。就 好像那个傻子照相机呀. 傻子照相机. 傻子 都可以用,那个照相机并不傻,是不是?它 是很高级的嘛, 多少电脑在里头嘛, 是不是 啊!大家能够使用、能够"普",正是这个 法本身的高明殊胜!净土法门是"甚深微妙 之法", 底下我们还要把它说明怎么个"甚 深微妙". 都是可以说得通的。就是做不到 的事情. 阿弥陀佛"大慈大悲"就在这儿. 你就是这么念, 你做不到的事情, 你"暗合 道妙", 你自然合乎"最高的道妙"。这不 是碰巧。这个方法本身就具有这样的"殊 胜"。他正在那儿给他的国土说"甚深微妙之法"呀,"极妙之法"称为"微妙"。 "为诸有情",他那儿不但是本土的有情, 十方的世界都到极乐世界去礼拜阿弥陀佛, 到了那里都在听法呀,所以《无量寿经》有 《礼供听法》这一品。

释迦牟尼佛所说的,还都是你要先"了达诸法空、自性空",你要了达这个之后才能够"成就"这个佛土啊,你才能够"是记不你,你对能够"或个佛土啊,你是刚经》没有一点就写。所以跟《金刚经》就有一点就统一个极大的功德!不要被说我不行。就是更老师一个极大的功德!不要被说我不行。所以这种现象就是叫做什么?是你不行"。所以这种现象,现在也是说是"解说",许少军国"。这种现象,现在也是解脱军国",很多人都解脱了;再以后佛涅槃了



之后, 最初的时候是"禅定牢固", 很多人 很容易得到禅定, 禅定很深哪, 那个时候禅 定比现在、后头的禅定深得多: 而再过五百 年, 禅定的人也很少了, "多闻牢固", 还 知道很多经典, 还知道很多教, 研究得还是 很深, 多闻还是牢固; 再五百年, 多闻的人 也很少了,"塔庙牢固",到处有塔有庙。 (一九) 五几年的时候, 我去休养, 我跑到 莫干山去住了两个月, 从上海坐车到杭州。 这沿途看见"倒了的塔"不知道有多少。这 个庙, 过去我住在这儿, 我就在附近这一圈 儿. 很近的这一圈儿. 广济寺都算是远的. 离我就是什么(走路大概七分钟),这一圈 儿十几个庙。那边打电话来, 这边一通知, 一出门看见那个房子都是庙, 十几个庙, 所 以"塔庙"很多。都坍塌不存在了嘛. "塔 庙牢固"也过去了。剩下来是什么?"塔 庙牢固"都过去了,什么牢固啊?"斗诤

牢固"。"斗"是战斗的那个斗;"诤"<sup>t=</sup> 是言字旁一个争,争多争少的争,"斗诤牢 固"。"诤论", 你跟我不同, 我跟你不 同。就是我修这个法我这个好. 你那个不 好。两个法师,就是你也是净七宗,我也是 净土宗, 你那个净土宗不行、念佛不行, 我 这个才好。没有谁互相"赞叹",都是互相 在那儿"斗",在那儿你说我不好,这种 "诤论",这个"牢固"。所以这个没有什 么可怪啊, 这就是娑婆世界的这些现象。在 极乐世界当然都是"诸上善人俱会一处", 没有这些退缘。

佛在说这个"甚深微妙之法,令得殊胜 利益安乐"。这个净土法门让大家都得"法 乐",而净土这个法是得到一个殊胜的"利 益安乐"。十方的菩萨都去瞻礼、都去礼 拜、都去闻法,得到阿弥陀佛的授记,都在



那儿称赞、在那儿供养阿弥陀佛。所以这一 段就说明, 在极乐世界, 佛也是经常以"说 法"来教导众生。有的世界就不一定是"说 法", 你闻着香味儿都可以前进, 种种世界 不同啊。我们看极乐世界也还是以"说法" 为主, 所以极乐世界之乐就是"受用种种大 乘法乐"。往生以后听到这个佛说法。一个 很大的特点,就是听了之后你能够理解,不 然在这世界也可以修。但是到极乐世界就是 "一切闻法",你要想听,听到之后,你就 能够"如实"的理解: 所以他老是进步啊, 听到了就是理解。我们这里头很难啊,还有 就是有很多人在"说", 他所说的他都说错 了。刚开始就分辨不了啊. 但是一个错的东 西进来以后,要想更正就很难了。所以在这 个(地方)修行,困难就在许多方面。所以 就是要下最大的决心哪! 我们要能够自度. 要能度众生, 唯一的就只有这条路。要使度



的一切众生, 能于今生就超脱生死, 这是一 个"最微妙的法"。到了极乐世界之后。那 处处都使得你"增长",那个进修,那就比 我们在这儿快得多了! 底下这一段. 是一个 很关键的一段, 也是非常难理解的一段。这 一段要把它突破了, 再看大乘经典哪, 就好 懂了。(念公讲到这里, 畅怀地笑起来。) (底下) 这一段很(重要)。

#### 【注释】

十二 "诤",其一、有"胜负心"之意,如《法句经》云: "胜者生怨, 负则自鄙。去胜负心, 无'诤'自安"。又如, 《六祖坛经•定慧品第四》云:"自悟修行,不在于诤,若 '诤'先后,即同迷人。不断胜负,却增我法,不离四相。" 其二"无诤"就是"烦恼断尽了",如净空老法师在《华严经 讲记》中开示: "清凉大师在注解里面跟我们说的很好, '烦 恼为诤故'。'无诤',烦恼断尽了, 生死的因断掉了, 生死 的果报当然不会再现前了。'灭'就是灭'诤',这句话《六 祖坛经》里头也有,祖师教学生、教弟子,说'此法本无诤, 诤则失道意',此法就是佛法;佛法里面'六和敬','口和 无诤',要有诤论,这就不是佛法了。我们想想,我们在日常 生活当中,还有没有诤论?为什么有诤论?烦恼习气没有放



下。烦恼习气放下了就'无诤'。我在早年出家的时候,遇到一位老法师,灵源老和尚,是台湾基隆十方大觉寺的住持,在台湾很希有的一个道场,十方道场。台湾道场很多,十方道场。台湾道场很多,十方道场。台湾道场很多,时以那个时候道场很兴旺。人都可以在这地方挂单,它都接众,所以那个时候道场很兴旺。人多的大其出家男众,里面大概总有一半是退伍的不为。这很不好管理。灵源老和尚天天都有人到他那里去告状,老和尚听听点点头,'是,你是',就打发走了;第二个来指责的时候,明明他有错误,'你也是',老和尚包容。时服得五体投地。老和尚书画好,画佛像,在他方丈室里天天是写之本身做起,以自己真正的德行感化大众。"

## 第十一拜

"一心观礼,佛由心生,心随佛现,心外无境,全佛是心,境外无心,全他即自,洪名正彰自性,净土方显唯心,感应道交,呼应同时,十万亿程,去此不远,心作心是,阿弥陀佛。

南无阿弥陀佛 (一拜三称)"

"一心观礼,佛由心生",刚才我们 讲阿弥陀佛是"出家"、多少年"成就"、 成了阿弥陀佛了。这个地方一句话说"佛由 心生"。佛是哪儿来的呢?佛就是由你心里 头生出来的, 你呀! (念公指了指面前坐着 的听课的居士们,说,)你心里生出来的。 这一句有好多人听了之后, 他就很难 (理 解),他就说, (要是)这么说起来,我就 失掉了对佛的恭敬心了, 佛倒是我生出来 的?这个"心"哪,说的是我们的"本心" 哪。人人都有一个"本心"哪,"妙明的真 心"哪。这个"心"就是释迦牟尼佛成道时 所说的, "一切众生皆具如来智慧德相", 一切众生他都有如来一样的"智慧". 如来 一样的"功德"。那么我们这个"功德"在 哪儿呢?我们既然是如来的"智慧功德"。 那这许多经都是我说的, 我还要再想、还要 再看?不用啊!那么这个说的是那个"真



我",也说的是"真心"哪。

所以我们唯一的一个大事, 粗浅的说, "了生死",不要生死轮回,轮回太苦了, 要救度众生: 进一步说, 我们觉得是最大的 一件事情, 我们"本来是佛", 而我们现在 只是局限于这样儿一个情况, 我们这个是不 甘心哪! 所以要恢复啊, "恢复到自己的本 来"呀,这个就更深一层了。能懂得这个意 思的人就很少了。我们自个儿的"本心"是 什么功德?"十法界"都是自心所流出的。 "十法界", "六"就是六道, 六种了嘛: 天、修罗、人、畜生、鬼、地狱, 六种: 阿 罗汉、缘觉(辟支佛), 辟支佛就是缘觉, 又两种, 就八种了: 菩萨就九种了: "十法 界",加上佛就是十种。这十种,这十个法 界都"从一心所生",都从每一位、每一位 的这个"心"所生, 所以"佛就由心所生"

啊。每一位这是从"自心"中流现出十个法界,一切佛也是"自心"中所流出啊。

这个地方儿可以打一个比方, 我们 以"水"来譬喻这个"真心", 我们这个 "真心"也就是"佛的法身"。十方的佛的 "法身"不是两个:就如同是水,我们太平 洋、大西洋. 种种的洋、种种的海、种种的 江河, 这不都是水吗? 这个水来譬喻"法 身",也譬喻我们自己的"本心"呀。这个 水一动就生了波了. 波就有种种不同的情 况。水都是一样的,水都是氢二氧,没有两 样儿东西呀:不管你哪儿的水,当中它有杂 质,杂质不是水,既然说是杂质,杂质就不 是水, 水就是氢二氧 (H2O), 没有别的 东西。但是大风、小风,"水"的用处就不 一样, "相"也不一样, "用"也不一样。 "吹皱一池春水" 1章, 这个小波很可爱呀;



但是惊涛骇浪很可怕呀。水能够灌溉. 水能 洪水为患, 所以水的"用和相"就有千差万 别了。所以"十法界"就都是"相"啊. "相"就是水动了生了波嘛。生了波,水能 载舟. 水能覆舟:"波"是从事相上的不 同,波动啊,就千差万别;但是不管载舟的 那个"波",还是翻舟的那个"波",它还 就是氢二氧呀. 还就是那个"水"啊. 它没 有差别呀, 举这样儿一个例子(来说明)。 所以我们要知道,这一切一切都是(从) "自心";都是从"法性",可以叫做"法 性";可以叫做"妙明真心";可以叫做 "佛性";叫做"法身";这是一件事不同 的名字:都是从这个"本体"而出现种种的 事相。所以佛也是由这个"心"上生的;佛 既然现了相了,也都是"波",但这个都是 由"水"而形成的。这是一句(, "佛由心 生")。

底下一句, "心随佛现"。你自己的 "本心"在哪里呀?是什么样儿啊?最近 我们这儿,一个常念佛的人,这就是最近的 事儿。这两天我叫他不要来了,我说:"咱 们这儿, 你们留在这儿, 他(暂时) 不要来 了。"他这两天腰疼,昨天送信儿来:"腰 疼,我就拼命念咒了。"那疼得难过,这叫 逆加持。(就是)孙居士,他念念念念。 他没有"我自己"了,没有"我"了,找 "我"找不到了。找"我"找不着了, 所以 它都是真实的, "无我的就是无我!"你一 定认为有个"我",那你这是在妄想之中的 事情。那么这样儿过了之后, 腰疼没有了。 不要(说)是腰疼了. 再厉害的病都可以好 啊! 这就是这几天的事情。所以这一切都是 "心"所显现的哪。

但是"心"拿给我看看,你的"心"是



什么样儿? 达摩来了之后, 神光是二祖™。 神光是最聪明,懂得很多啊,各方面儿的研 究, 连外道的东西都研究得很深哪。他听到 达摩来, 去求法了。看见达摩在这儿打坐, 他不敢惊扰。山洞里头很冷,下雪:雪都很 深了. 腿都埋了. 还不敢动, 还得恭恭敬敬 地站着。其实达摩都知道!后来看见他这么 诚恳么, 就问他: "你这是做什么呀?" 他说: "我求法啊。" 达摩说: "求法这样 大事, 你这种轻慢可以吗? + "(他)这儿 这么恭敬站在那儿, 雪都没了这儿, 他还说 他轻慢! 也就是证明"求法真是一件大事 啊!"应该有(这样的恭敬心)。随着你的 恭敬心哪, 你所得的会不同啊。这时候, 二 祖就拔出来带的刀,一刀把这个胳臂砍断 了. 把这胳臂摆在达摩面前. 表示我不爱惜 我的身命, 我只是为法而来呀。可是一个好 好的人, 自个儿砍了胳臂之后他就疼了, 他

还是凡人哪! 他疼啊, 疼得厉害, 心不安。 他说:"祖师、我心不安!" 达摩就说。 "将心来,老僧与汝安"。把心拿给我,我 给你安哪。他无法子(可)拿呀,而且他在 找心的时候,他才知道这个"心"不可得。 这个不是"心",这个不是代表自己的。现 在科学证明你可以移植。比如说是你移植了 他的心, 那么再活下来的是你还是他呀? 还是你呀! 所以跟这个"心"没关系呀。 用塑料的心, 那么他本人并没变成塑料的 呀。不是这个"心"哪!这个心"不可得" 呀!我能感觉疼那是我的心,可是你叫我找 (心)、拿心来、找不着啊!他说:"觅心 了不可得。"你叫我拿心,我找心找不到。 达摩说: "与汝安心竟。" 我给你安心已经 安好了, 因为你找不到嘛。(二祖) 开悟 了!



所以这个"心"哪,你这是不可得啊。 不可得之中,可是怎么样呢?你在念佛、你 观佛,想象如黄金山,高出海面,这个佛现 出来了。"佛"是你的水所形成的"波", 你看见了这个"波"不就是看见你的"水" 了吗?形成了波,波它的"实体"就都是 "水"呀,就都是你的"心"嘛,所以你的 心就随着佛就现出来了。

所以这两句合在一起读: "佛由心生,心随佛现,"这两句话说明"心佛不二",我们的"本心"跟我们"所念的佛"不是两个。所以有人,禅宗的人,有的人不深入理解净土,他批评净土,说你们是"心外求法",你不参你的"本心",你跑到十万亿佛土去拜一个阿弥陀!他不知道那个阿弥陀正是"本心",不在心外,"心佛不二"。底下就再说明什么?"自他也不二"。

"心外无境", 要说哪是"心"?看 见什么水, 那就都是水嘛。不管你大波小 波,不看波,你只看水,那全是水呀,完全 是水呀。波,不刮风,波就没有了。所以除 了心以外就没有境,"一切境都是心,一切 波都是水"。既然外头没有境,都是水, 就没有波,都是水,那"佛这个波"也是 "水"嘛。佛这个波就是水,那就"全佛是 心", 佛全部就是我们的"本心", 这句话 就这个意思。所以这样去念佛, 这个功德就 增加了。不是(像)有的人说,我这么一念 就好了. 没有起恭敬心: 其实(能)这(样 就)是更恭敬了。这个是从"水"这么看. 那没有波,全是水。佛,既然如此,他也就 是"水",也就是"心"。但是你要从波上 看,看到了波;离开了波,你要去找水,找 得着吗? 陆地上没有波。陆地上没有波哪儿 有水呀? 所以, 你所谓的"境"就是水所生



的波,离开了这个"波"就没有水了。你看见"波"的时候,实际你已经看的就是水。因为你现在(是)在乱动之间,你不了解它是"水"呀,你只觉得(它)是"波"。万象森罗,其实都是你的"自心"哪!所以"一切皆成佛"。"一切皆是佛",(就)平等了,就没有什么彼此、什么种种的,一切也皆是自己呀!

"境外无心"。境外无心,所以极乐世界的阿弥陀佛,这是属于"自"以外,佛教称为"他";除飞""自",跟自个儿相对的是"他"。"全他即自",整个儿的"他"就都是"自己"可自己个在佛学上的名称叫做"自他不写,这个在佛学上的名称叫做"自他不二"。上头是"心跟佛不二",这个称"自己和他(不二)"。所以净土宗称为"他为派、果教门",底下还要讲,这是跟其他法

门不同之处。依靠"他力", 所以他"带业 可以往生",它是可以依靠"他力",弥陀 的愿力、他力, 所以(是)"他力派"。 "果教门",是从"果实"上下手的,不是 叫你从"地"下手的。是从吃馒头这儿开始 的。你要从选种、开荒,从开荒那儿开始; 你要开荒, 然后要耕耘、要去选种, 要去种 种的:要(去)种、施肥、拣苗种种:然后 又去割,割了之后要打,打了之后要磨,磨 了之后最后蒸馒头,才能到口边: 你是从开 荒那儿开始的, 首先(就)得这样。但是 "果教派"他是从吃馒头这儿开始,馒头给 了你,只要你自个儿要嚼,这个没人给你代 替。(念公讲到此处, 开怀大笑。)所以 "果教派"呀,这是个果教派、他力门哪。 所以"全他即自",他全部也就是自己, "自他也不二"啊。《维摩诘经》整个儿是 讲"不二法门",一切都不二。所以有对

待,对待就是矛盾。矛盾就是咱们人类世界 的事情, 种种的都在搞斗争啊. 矛盾就要斗 争。矛盾是对立面儿, 虽然讲统一面儿, 统 一得很不够啊。这个是彻底的统一了,对立 面就是一个, 彻底的统一了。

"洪名正彰自性", 所以你在念"阿弥 陀佛、阿弥陀佛",不是心外去求一个什么 法, 像有(些)别人啊, 求个什么神保佑。 你就好好去念这一句佛, 或者念本尊的咒, 这个(讲的)就当然(是)"念佛了.洪名 了";正是彰明你自己的本性啊,叫做"自 性"。参禅就是为了要明白自个的"自性" 嘛. "参究自性"。现在你念佛正是"显明 自性"啊。这个就把禅和净也变成"不二" 了。

"净土方显唯心",这又加上一句, 那儿是说到"名"啊,这是说到"净土"。 讲"净土庄严",要求生净土,这才真是 "唯心"哪,不是从心外去求法呀,纯粹是 "自心"。底下也有, "托彼依正, 显我自 心", 假托极乐世界的"依报、正报", 极 乐世界的佛菩萨、极乐世界的国土, 来显明 自己的本心。不然你自己"本心"到底是什 么样儿啊?这可以帮助你知道一下"你的自 心,如是庄严"的嘛。所以净土也不是像一 般的外道, 我要升天啊、天宫啊。那是一个 好的地方,到那儿去就永恒不死了。"天 界"有无始天尊,或者玉皇大帝,他主管一 切, 自己完全是被主管的, 这样子。我们 说,到了极乐世界,这一切一切都是"自 家"呀. 佛也是自心所现. 七也是自心所 现。

"感应道交, 呼应同时"。咱们现在 还是众生, 我们在"感"哪, 佛就在"应"



啊。我们在念佛,念"南无阿弥陀佛",我 们在这呼, 我们在呼叫啊。就(如同是)两 个电台, 我们在"呼叫", 我们念"阿弥 陀佛、阿弥陀佛",就是我们在叫对方啊。 但是对方就是自己呀. 所以"自念自听" 啊. 自己就"接收"了:发报是你自己. 收 报还是你自己, 你自个儿听到了。所以那个 "应"是同时啊!你听到了. 阿弥陀佛一定 听到了! 佛的心跟咱们的心没有一毫一厘的 间隔, 在下一节里就要讲了: 所以没有毫厘 许间隔。这个"叫"和"应"是同时的, "自念自听"。你说"自听",也就是"佛 听"。自己在"念",这是"呼","呼和 应同时", 你念的时候不就同时你听到的时 候吗?不是有前有后。"南无阿弥陀佛", 你念的时候, 你就是听的时候, 这是"同 时"啊。这个"同时"又是极殊胜的意思 的。"呼应"、呼的和答应中间儿不是经过

## 一个过程啊。

奇哉! 你呼的时候就是答应的时候! 所以"因果同时"<sup>tr</sup>用莲花来表示,老用莲 花。"莲花"不仅仅是"出污泥而不染" 哪, "莲花"还有更殊胜的意思, 它是"花 和果是同时的"。很多在开花的时候不 (能)看见果子, (比如)桃子、梨, 花瓣 儿都掉了, 很小的一(个) 东西长出来, 然 后长出果子来了:正开花时一般没有果子。 莲花只要一开. 你看那个小莲蓬就在那儿 了, 那个果子就在那儿了。还有, 有的是 "有花无果":有的"有果无花".无花 果。这个(莲花)有花有果,而且是花也 多、果也多, 花有很多瓣儿, 果子有很多粒 莲子: 更要紧的是花和果同时。花和果同 时, "花"就代表这是"因", "果"就代 表你修得的"果", 你种的"因"和你得

"果"是"同时"的, 你种因就是得果。所 以你不要再怀疑: "我会不会得到好报? 会 不会得到好果?"那是绝对的啊!那个"果 子"已经出现了。所以这个法门就是"因果 同时"的;"呼应同时"表达了"因果同 时"。

"十万亿程", 十万亿佛七, 这说的 是"事",事相,所以极乐世界离我们有 十万亿个佛上。十万亿个佛上, 可是"去此 不远"哪. 这是《观经》里的话。"十万亿 佛土",这么远,它说"去此不远"。"去 此不远", 这谈的是"理"了, 因为它不在 心外哪, 所以"去此不远", 这就是"事 理也不二"。说它是"事",事也就是有 "十万亿佛土以外";说到"理","去此 不远";理事就圆融了。

"心作心是", "心作心是"这个是

《观经》的话: "是心作佛, 是心是佛"。 《观经》这两句话非常重要。这一段话它全 部是这样的, 《观经》里头"诸佛如来是法 界身", (是) 法身哪; "遍入一切众生 心想中", 佛的身都入到一切众生的心中 的想念, 所以是你的起心动念"如来悉知 悉见"。所以不像别的,如来就在一切众 生的心想里头, 你的思想里头, 他都可以 "遍",他遍一切处嘛,遍到一切众生的心 想里头。你心之起心动念. "如来悉知悉 见"啊! 所以你要为善, 要做什么什么, 这 一切、这些功德如来都知道啊, 如来就加被 呀! 所以这一点要放心哪! 你说"我想了做 坏事,我有罪业",那不要紧,佛都原谅 啊! 佛他要不原谅, 那还行了? 所以佛才救 度啊,就是怜悯大家呀。你有一点点善,佛 就加被、护持、摄受、帮助你呀。



"是故汝等心想佛时", 你们大家在心 里想佛的时候。这个心"即是三十二相八十 随形好"。你们想到佛的时候,你们自个儿 这个"心"就是"三十二相八十随形好"。 都具足了。"是心作佛",在你这个心在作 这个佛: 你想佛嘛, 你就是心在作这个佛。 你这个"心"本身呢, "是心", 这个心 呢?这个心就是佛。"诸佛正遍知海,从心 想生", 从你心的想念里头就产生了。所以 我们起心在念佛,我们的念念之间念佛,这 就是"是心在作佛",你在修。你这个作佛 的心就"本来是佛",我们刚才说过,我们 自己"妙明真心"就是"佛心"、就是"法 性"。所以"是心作佛,是心是佛",这八 字虽然很简短, 但是非常重要、非常深刻。 "是心作佛"就是修持,所以我们不能离开 修持。这个修持为什么能成功?因为你本来 就是啊。"是心是佛"代表你的本性, "是

心作佛"是你的修持;你本性本来就是,你又从这个心起来来修,焉得不恢复你的"本来",写了所以这个就是咱们《序文》里头所说的"修"和你的"修"和你的"修"和你的"修"和你的是这个"心",有一回事。作佛的是这个"心",所作的什么?是佛。所作的,是心"。心,作,作的什么?是"佛","佛就是心"。作,作的什么?是"佛","性"在那儿"修","性跟修"不是两件事儿。

"境智一如",也是在这一段里也回答了。这一切境也就是心,心就是智慧嘛。 所以"心",本来这个"境界"是顽冥不灵的东西,大地、山河嘛,死东西呀;"心是智慧",是活的东西,这不是两回事。所以"自性、法性"不是两回事,有时候就是



咱们在用词上把这个"法性"偏于无情物, 把"自性"偏于有情。这是用词的一点分别 而已,实际上,"自性和法性互含互摄"。 这一段就说明"一切都不二", "心跟佛" 不是二:"自和他"。我们这每个众生和极 乐世界的阿弥陀佛不是两个: "事跟理"也 不是两个, 彼此是无碍的, 十万亿程就在眼 前哪. 从"事"上说是十万亿程. 从"理" 上说就是在目前,"去此不远"哪,事和理 也就圆融了。"事和理"也就不二啊:而且 "性跟修"不二:这一切不二!在这一段上 同时也显出来,刚才我们说"净土就是唯 心","洪名就是显的本性",也表示了 "禅净不二"。所以这一段主要来说明禅宗 和净土,来破这个(说法): "(有人说) 你们这个净上宗是心外求法. 是浅哪。"在 这个地方说, 就和佛法最高深的道理完全是 一致的,和禅宗也不是两个。



## 【注释】

七三 "吹皱一池春水"这一句,出自《谒金门•风乍起》, 是五代十国时期南唐词人冯延巳的作品,词曰: "风乍起,吹 皱一池春水。"

七四 慧可(四八七至五九三年),又名僧可,俗姓姬, 名光, 号神光, 洛阳虎牢, 又作武牢, 今河南荥(音xíng, 丁 1 人 1 ) 阳西北人, 禅宗二祖。他少为儒生时, 博览群书, 通达老庄易学,尤精《诗》《易》。出家以后,精研三藏内 典。年约四十岁时, 遇天竺沙门菩提达摩在嵩洛(今河南嵩山 至洛阳)游化,即礼达摩为师,得其衣钵真传,是禅宗代表性 人物之一。

十五 《景德传灯录·卷三》记载, 达摩祖师当时对二祖神光 说:"诸佛无上妙道,旷劫精勤。难行能行,非忍而忍。岂以 小德小智轻心慢心。欲冀真乘,徒劳勤苦。"

七六 对于念佛法门是"因果同时",念公在《心声录》中也 有精彩的开示,念公说:"所以说花果同时。这是非常直捷、 非常殊胜、非常圆顿的妙法。《弥陀要解》中现成的两句,正 好作一个对联: '从事持达理持', '即凡心成佛心', 这两 句可以概括净上宗的殊胜奥妙。事持就是不论是谁, 老老实实 地念'南无阿弥陀佛、南无阿弥陀佛',就是事持,事上你是 这么持了。理持呢?须要契于实相,住于般若:念而无念,无 念而念, 从容中道, 这叫理持。所以四种念佛: '持名念佛、 观像念佛、观想念佛、实相念佛'。实相的功德最高, 凡夫就 觉得无从下手。但是不知道,这个奥妙在你'持名念佛'中, 如果老老实实,绵绵密密,清清净净,不知不觉、不知不觉你 也就达到了'实相念佛'。'最不可思议'就在这个地方,所



以称为'究竟的方便'。所以说'念佛时就是成佛时',因为你就是清清净净的,别的都放下了。"

## 第十二拜

"一心观礼,显密一体,身土不二,称名无异持咒,教主即是本尊,大日遮那,同归光寿,华藏密严,不离极乐,竖穷三际,横遍十虚,阿弥陀佛。南无阿弥陀佛(一拜三称)"

这一段是"密净不二"。"一心观礼,显密一体","显教"和"密教"是一体 世。目前大家好像有点分别,好像"显教"就是和尚,"密教"就是喇嘛<sup>th</sup>,所以称为"喇嘛教"。确实有好些个风俗、习惯、表现,喇嘛和僧人不一样。服装也不一样,用的法器也不一样,念经也不一样。他们用西藏话、蒙古话念经,我们都变成汉语。服装 他也是, 但是他保留还是印度的原(样), 冬天这臂还是袒的, 经上说(的)偏袒右 肩. 《金刚经》上(长老须菩提)问的时 候(偏袒右肩)<sup>th</sup>, (右肩)这边儿是袒 的, (因为) 印度热。中国的和尚大袍子一 穿, "袈裟"还是露出来(右肩)这个地 方的: 但是一露, 大棉袍子在里头了, 不 "袒露"了。这个袍是中国古代的、俗人的 袍,这个不是僧袍,不是僧人的(服装). "袈裟"才是僧人的服装。"袈裟"还是露 着的. (右肩) 还是露在外头. 但是(里 面)加了一件袍子。也许有些不同,但是 实际说来. 现在也有人好像是要保持啊、 显出这个不同来, 有的人就互相轻视。这 显密之间的轻视, 目前超过禅净。显教说 "密宗都是邪魔"。密宗就说你们这个"显 教是小乘", 互相看不起呀, 其实都是错 误。我常说"'显密'就是这个拳头",



(念公做了一个手势, 高高举起攥着的拳 头, 转动手腕, 手背、手心都让人可以看 到, 然后说:) "这都显现在外头, 这就叫 '显'。""密"是什么?(念公又做了一 个手势, 放下刚刚高举的拳头, 人们就不容 易看到了, 然后说:)"这是'密', 不是 老显在外头。"我这样(放下拳头)你看不 见了。这样(又举起来)你还是看得见,这 是"显"。(念公又重新将攥着的拳头举起 让大家看见,然后说:)"你现在有缘你 看见了, 这是'密'。"但是它是两件事 儿. (同时又) 是一体啊! 手背就是手心的 背, 手心就是手背的心。所以, "密"就 是"显"的"密","显"就是"密"的 "显", (而又) 是一体, 都是法嘛, 佛法 嘛, 怎么能变成两个呢? 变成了两个, 那不 就变成两回事了?

可以有一些特色, 那是都可以的嘛, 显教都还有各种不同的许多特色嘛。日本 把一个"净上宗"分了十几宗。它各有特色 啊。他们合掌也不一样. 念佛也不一样. 念 佛珠也不一样。最特别的念佛珠, 是多少人 共修, 多少人合一个念佛珠。大家围着坐一 圈儿,这个大念佛珠,每个珠子这么大个 川,每个人管一个,就好像流水作业:面前 有个珠子(一来就)推一个,"南无阿弥陀 佛";珠子又来了,别人他推过来的呀,到 了你这儿, "南无阿弥陀佛", 再推一个: 每个人就这么推,这么念的。所以它这是特 色,这个特色并不能说这是两个,是吧。 "显"和"密"是一体, "显"和"密" 呀。

再有,这个地方还有一个大家弄得很 乱,真正(密宗所指的显教是什么),我问



过贡噶活佛心,他说"密宗所指的显教,不 是指着整个儿咱们大陆的全部的佛教: 所谓 显教. 是《中论》以下的佛教经典, 称'显 教'"。而且在西藏、学密的人先要学十二 年的"显教"作为基础、脱产学习十二年。 像"三论"哪,学到"中观见";《成实 论》《俱舍论》《中论》等等的,这一些教 典很多的,这些书是很好的,这个称为"显 教"。再往上,到了我们的《般若》《法 华》《涅槃》什么的, 这个不在密宗所谓的 "显教"范围之内,这是显密共的,显密共 同的。密宗说"显教低",是"小乘",是 指着"三论"以下的, 那跟我们的说法是一 样儿。佛教分十宗,"成实宗、俱舍宗"这 都是"小乘教",那就是"低"的嘛。"三 论"就是大小乘交界的地方。它是小乘的最 高. 而还不够大乘. 所以这个以下称为"显 教",而且称为"显教低";不是批评整个 儿的、大陆的原有的佛教。但是学密的人没有把这个问题搞清楚,加上他自个儿的意思,就是说"像你们原来的、汉地所有的这些个都低,因此只有西藏那儿去学的东西才是高的"。这个是错误,不是这个意思,这是一种谬解!这个需要慢慢的来澄清。现在就是说澄清不完哪!现在许多问题比这个还严重的,还在那儿错,像这样些问题暂都等一等吧!

而且"密戒"里头,"轩轾个显密"是一个"根本戒"呀个。("密宗十四根本戒"中,第六条为"诋毁自他宗派"。)你看不起"显",为什么(密宗)他要学十二年"显",为什么(密宗)所以真正的学密是很艰辛的一个修持啊,需要学十二年的"显教",然后修"四加行":十万个大头啊、浑身倒下去的、这个头磕



十万个。不光是磕头,要一边"观想"、要 "念",这么磕;要供十万个曼达;又念 十万遍《百字明》,《金刚百字明》一百个 字. (以及上师相应法.) 四样儿的"四加 行"。"四加行"就是什么都不干, 脱产, 快的也要三年。这就十五年了。要传一个 普通的法去修,又修几年,然后给你"开 顶",这样儿又三四年:才开始给你"传 戒"、"传大法",还不是每个人都可以传 的,还要看根器。得了大法的人,完后就 "闭关"了,一个关是十二年;这个"闭 关"是真正不出来的个。所以他这"密宗修 持"△□成就快,他是修持得认真,紧(指不 松懈)。

至于"密教"的高,也是有根据的。日本到中国留学,他们从中国回去之后,他们判、列这个教的等级,列"十住心"。把这

个人的情况分为十个等类, 叫"十住心"。 最初就是"异生羝羊心",就好像动物似 的, 这种人说的很愚昧无知啊, 说的不信佛 的人。一点点上来, 小孩似的一点点上来, 说到上头就是这样子。第八,他列的是"禅 宗", 第九是"华严", 第十是"密宗"。 密宗称为"秘密庄严心", "三身"、"四 曼"哪!当时(日本)华严(宗).相当于 中国唐朝, 跑(到)天皇那儿去, 不服啊, 说他们怎么说比我们"华严"还高,从来都 是"华严"最高啊, 怎么他们比我们高啊? 天皇就把他们都诏到御前, 就问他, (天 皇) 他说"你这是怎么回事啊?" (他) 就 回答. 他说是"我学了密. 学了这个法. 总 之我就是从自身就放光"。说的时候他就放 光了, 放光就把整个儿日本的皇宫全照亮 了。当时就是所有的参加辩论的、告状的人 都磕头了, 皇后也顶礼献袈裟。这样儿他这



个"判教"就成立了,没有人敢否定了。

所以我们这个"密"之高,它是"诸佛的境界",诸佛的"自受用境界"<sup>八五</sup>。所以它确实是毘卢遮那所说,在天宫上所说的。《华严》也是,毘卢遮那在天宫所说,一般说(这是)显现。其实释迦牟尼也就是毘卢遮那的应化,一般都在地球上说的。那么,到了密教、"秘密庄严",这个就是佛教里头最深入,"秘密庄严心所流露"。

"净土宗是密教显说"<sup>八六</sup>,所以密教的 所有……(在这里面)我都是平等的,你说 我修什么都可以——你赞叹密宗的时候,也 是赞叹我的念佛、赞叹我的禅宗;你赞叹 禅宗的时候,也是赞叹我的密宗,赞叹我的 净土;你赞叹净土的时候,也是赞叹我的密 宗、赞叹我的禅宗;我这里头,我确确实实 平等了。但在平等之中,"密宗"确确实实 是"十住心",这个说法是成立的;"净土是密教的显说";"禅宗"就是密宗的最高的心地法门的最上的"澈却"(或断"),叫做"立断"之际"面",即做"立断"之断"之断,如做"立断"之为"一个"顿超",和禅宗还是略有不同。就是这样,所以这就是整个儿的教的情况,"显密是一体"的。所以我们说到密宗的胜,密宗的"十住心"最高。(夏老师)晚胜,密宗不但跟净土宗是一体,跟显教个儿也是一体",那跟净土更是一体了。

"身土不二",我们这个"身"跟这个"土"不是两个,都是"从心所流现",心流现出来身,心流现了土。所以你看看,法身居常寂光土,报身居实报庄严土,破了见思惑就是方便有余土,我们还是凡夫,我们就是在凡圣同居土。这个"土"跟我们这个

"身"不是两个,都是由于你现在"断惑的 水平", (决定) 而是什么"身", 而是什 么"土"嘛,直接是一回事。

"称名无异持咒", 你称名, 念这个 名号,"南无阿弥陀佛",而且确实我在 "称名"里头,我确实得到了"密宗"的、 很特殊的感应嘛。"密宗"是有最高的佛, 比毘卢遮那还要高,"红密",称为"阿达 尔玛如来";阿达尔玛如来的"心印", 在"持名"的时候就显现了。当时我还觉 得"我这个念佛怎么出了阿达尔玛佛的心 印?"后来才知道同时就是"阿弥陀的心 印", 我当时并不知道这个事儿。所以你在 念佛的时候, "心印"是密宗的事情喽,净 土宗从来没有谈"心印"哪。密宗有"心 印",观音菩萨,阿弥陀佛的心印是表介:字 (梵文), 有的佛像写了那个字: 有的佛

堂,像夏老师的佛堂,大的梵文的表引:字在 那儿, "印这个心"哪。"无异持咒", 而且这个"南无阿弥陀佛"用印度话来念 "Namo Amitabha"。这一句佛号就出现在 《往生咒》《大悲咒》里头。但是我们注音 注错了, "南无"也就变成"那摩"了, "阿"字变成"哦"字了。现在写的文字是 "多婆夜", 夜晚的"夜", 南方很多地方 "夜"就读"亚",亚的音。所以你是要 把这"音"要念准了,还是跟那个印度文 一样的, "Namo Amitabha", "南无阿弥 陀佛"印度音的读法。因此我们要念"南 无阿弥陀佛", "阿"字很重要(音:ā, 丫;同,啊,第一声)。现在大家初修,要 念就念南无(Namo)阿(音:ā, 丫)弥陀 佛。有的人老年了,老太婆了,都念几十年 了, 你就不要叫她改。但是她不要说, 我念 "哦",把别人念"阿"的再把它改过来,



就改错了。

"称名无异持咒,教主即是本尊",刚 才已经说过了, 我们的教主阿弥陀佛。你念 佛. "教主就是本尊": 你又"持咒". 你 又是"本尊", 那还不就是"密"吗?"大 日遮那, 同归光寿", 大日如来, 毘卢遮那 佛。《华严》是毘卢遮那佛。"密宗"是大 日如来,这都是归于"无量光、无量寿" 啊. 都是"阿弥陀"呀。这个有根据吗?这 个有啊! 我们拿密宗的东密兴教大师^+, 他 的著作里头就说了,"大日如来或名无量寿 佛. 大日如来或名无量光佛". 说无量光、 无量寿就是大日如来, 所以夏老师说这些话 都是有根有据呀!那"毘卢遮那"呢?兴教 大师他又说了"毘卢弥陀", 毘卢遮那跟阿 弥陀佛是"同体异名"。同一个本体。不同 的名字。所以这样就是,"极乐、华藏",

阿弥陀佛的世界是极乐世界, 毘卢遮那的世界是华藏世界, 这两个世界是怎么样呢?是"名异一处"。那个佛号是"同体异名", 这个国土是"名异", 名字上不同了, 是在"一处"。所以这个就是说, "华藏"就没有离开"极乐"呀, 在一处啊。

底下还要说"密严",密严怎么回事儿啊?密严有《密严经》;《密严经》的经典,说:"佛已超过彼,而你密严人。""佛已超过彼,而你密严人。""好不宜,世尊无量寿。""够不上,它是"极乐国土",它那儿的佛超,它又说:"密严净土,从村下,一切佛国呀。它是怎为为性",是由于"无为为性",是由于"无为为性",是由于"无为为性",是由于"无为为性",是有一切佛国,它是"无为性",是由于"无为性",是有一切佛国,它是"无为性",是由于"无为性",是是"金刚经》讲的吗?很多世界",不是《金刚经》讲的吗?很多



世界都是"微尘聚合而成"。现在. "微 尘"不要说是上。就是说这些电子、什么什 么这都是微尘聚会(成)的。所以这个世界 将来要坏的. 将来要大崩溃. 大爆炸: 全世 界,整个儿银河系都完了,这个"大"是大 得不得了! 但是这个"密严国"不同, 它是 "无为性"啊,它不是"微尘"所成啊。所 以这个密严也不离极乐。"而依密严住", "密严住"就是"极乐庄严国"。而这个佛 就是"无量寿"。而"密严世界不同于诸佛 国",这种"清净庄严",也就是赞叹极乐 世界, 所以这两句话就有了。

所以"大日"是大日如来,"遮那"是 毘卢遮那, 是《华严》的佛。"大日", 是 "东密",管毘卢遮那称为"大日如来"。 所以日本他很尊重、它"日"啊、"日"本 哪,这是"大日"啊,大日如来, (都有一

个"日"字)。"大日遮那,同归光寿",都是"无量光、无量寿"。"华藏世界和密世界","教主"也没有离开极乐世界,"国土"也没有离开极乐的教主,"国土"也没有离竖,"国土"也没有离竖,"国土"的极乐世界,"坚持",过去、现在、未来这"三际",过去、现在、未来这"三际",共不到满大事。"横遍十虚",横着是空间,是四个海,大方。"横遍十虚",就是十方,这"遍",对方;加上上下,就是十方,这"遍"。"阿弥陀佛"一拜"阿弥陀佛"。

所以刚才我们说,这句佛号要把"阿(音:ā,丫)"字念准哪!"东密"兴教大师说,他赞叹念佛法门哪:"从一个'阿'字出生一切陀罗尼,一切咒就从一个'阿'字出生。"当时我在念佛的时候,心中就出现这个"阿"字——那次"念佛七"



很好,那刚解放,"密教"打了一个基础,"显教"也再打(了)一个基础;解放以后前途是如何,完全不知道;那时心是很诚恳啊、很"孤"<sup>八九</sup>啊。这是"阿"字,"阿字出生一切陀罗尼,从一切陀罗尼出生一切诸佛,一切诸佛都从咒出生"。

所以现在还有,就是说这个"密",显教净土宗没有绝对的不念一点咒的;你看《阿弥陀经》经本儿上,后头都有《往生咒》,很难得有一本《阿弥陀经》后头不带《往生咒》的。其他的念《大悲咒》念《本术提咒》。和尚成天上殿就是《大悲》《十小咒》。你说他是"密宗"是"显教"?那不就是"唐密"汉化了吗?也就是"字音走了的密",就是这样儿。

但是现在"密宗"我们为什么不提倡? 确实危险万分的! 许多人都在这儿冒充, 这

些魔啊!就跟这些"假药"一样。中国的茅 台买的不好, 那不知是什么坏东西呀! 他就 买这个瓶子, 茅台一个酒瓶子就可以买一瓶 酒呀. 空瓶子可以买一瓶酒. 装来之后它就 是"假货"。拿这个瓶装换上(假酒)、假 东西呀! 所以(有)很多"自称密宗的人" (是冒充的啊)。只有"净土",就是"密 教的显说",最安全哪!它不要叫你去依止 一个"人"哪!这个"人"他万恶<sup>10</sup>!这个 伪善哪. 那更可怕呀! 他可以做种种的形相 在欺骗人。所以不能随便去拜师父, 你不管 他有名无名,或者什么什么,有名有时候 那个"名"来得很不正派呀!别人不要说. (他) 这有这么大的名声, 有这么多人的信 仰,看来不会错。"看来!"我说是很危险 哪! (念公讲到此处, 超然而笑)。确实是 如此, 很多很有名的人, 李炳南说的(那) 是"大魔王",这不是我说的。李炳南的话



没有错呀!他一个老学佛的人,与人无争,与世无忤<sup>九一</sup>(音:wǔ, × ),他何必得罪人呢?他就是这样说。他也知道妄语(的罪业和果报)。而且这种话说错了,责任很大呀!障人慧命啊!人家是"善知识",你说是"魔",这总是自己起码是要有八分把握,这总是自己起码是要有八分把握人要九分把握才敢这么说,不然(的话)自然也要含蓄一点呀。

所以那个陈健民,那是肯定又肯定啊,他死了之后的情形很不好,大家还给他擦粉,给他宣扬如何如何。有的人要愚痴起来,他很聪明的人,可以做很蠢的事,他(这是)"感情"!所以我们现在不注重感情,我们说,我们不要这么建立一些感情的关系呀,我们都(要)是"理智"啊!理智这就是要正确。都是为了佛法呀!建立在这样儿一个崇高的基础上。这个"密".一方

面我们要赞叹,一方面是要敲警钟。目前有两个和尚到了美国,也是让人家发现有一些不妥当的行为,我们就不说谁是谁了,种种的。所以这一种就是很难哪。"密宗"是"殊胜",但是很难学呀!

我是从抗战期间,跑到南方去了\*-,跟 我同船的就是叶曼<sup>九三</sup>, (是)新娘子那时候 咖。日本投降, 我从重庆回来之后, 弘扬以 "密宗"为主。解放了之后,分配到山西。 山西后来又调整到天津北洋大学、天津大 学。后来回到邮电学院,从天津回来,这就 是(主要弘扬"禅宗"。文化大革命当了牛 鬼蛇神, 进了干校、到了河南, 这一段是一 生最苦、最艰苦的一段,不能想象!我就说 分成八份儿,每个人分我的八分之一,八个 人恐怕都得死! 然而所幸还没有死. 回来了 啊。回来之后, 再弘就"净土"了, "以净



土为主了"。所以,确确实实把这几个方面 ……我自己这三个还是"平等"的。这就是 从实际的情况来看,种种的因缘来看,只 有这个"净土",底下也称赞,是"最稳 当"。所以"华藏、密严也不离极乐, 竖穷 三际、横遍十虚、阿弥陀佛"。这一段、拜 这个佛, 阿弥陀佛就是我们的"本尊", 极 乐就是华藏密严, 这个教主就是大日毘卢遮 那, "显密一体", 所以这一段"显密不 二"。这个"阿"字,"一个'阿'字就出 生一切陀罗尼,从一切陀罗尼出生一切诸 佛"。"阿弥陀佛"中就这个"阿"字。现 在(大家)恰恰把这个阿(音:ā. 丫)字 念得不正确, 这个就差一些。所以我们要 按正确念. 要告诉大家好好念这个"阿" (音:ā, Y)字。

## 【注释】



七七 《心声录》(黄念祖老居士选集)中念公以"大悲为 根"谈到"显教密宗同一根本",念公云:"《华严经》说: '诸佛如来,以大悲心而为体故,因于众生而起大悲,因于大 悲生菩提心,因菩提心成等正觉。'所以不管佛教哪一宗,都 必须从慈悲心出发。修罗都有本领, 所欠缺的就只是慈悲心。 所以你没有慈悲心去修练, 总之是盲修瞎练, 成为阿修罗而后 已。密宗《毘卢遮那经》也说: '大悲为根', 第一句话就是 要从大悲心出发,可见'显教密宗同一根本'。" 七八 "喇嘛": 贡嘎上师对"喇嘛"一词有如下开示: ""喇嘛"二字含义甚广,简单言之,'喇'字汉译为诸佛之 心。'嘛'字汉译为众生之母。'喇嘛者'谓以诸佛之心,视 十方含识,均如慈母心爱之子女,要普度众生均了生死之谓, 含义甚多, 如释迦牟尼佛, 可称为释迦喇嘛, 阿弥陀佛, 亦可 称为阿弥陀喇嘛……其余均可类推。"(摘自《藏密六成就法 诠释》之附录《密宗功法修习开示录——诺那祖师》) 七九 "偏袒右肩",《金刚经宗通》引用《金刚经纂要刊定 记》的一段话曰:"时长老至付嘱诸菩萨,整像赞佛也。德高 曰长,年多曰老。须菩提,此云空生,又云善现。从座起者, 师资之道, 尊卑分殊。欲有咨询, 不可坐问。'偏袒右肩', 右膝着地, 合掌冥心, 皆恭敬也。"《金刚经宗通》复曰: "亦可配于三业,座起袒肩合掌等,身业也。恭敬,即意业 也。白佛言下,即口业也。"《金刚经纂要刊定记》乃(宋) 长水子璇法师录:《金刚经宗通》乃(明)曾凤仪著。 八〇 贡噶活佛生于一八九三年,是康藏著名的白教大德、学 者、诗人,曾任第十六世(大宝法王)噶玛巴活佛的上师之 一,主要传承噶举和宁玛两系教法。贡噶活佛在二十世纪三十 年代、四十年代两次应邀赴汉地弘法,经历八年多时间,往返



于四川、云南、两湖、两江、京、沪、陕、赣等地, 共收僧俗弟子数十万人计。贡噶活佛不仅是佛教的成就大德, 而且还是一位伟大的藏族学者、藏学家、教育家、诗人。他一生既平凡而又伟大杰出, 赢得了汉藏佛教徒最崇高的敬意。一九五七年圆寂于康藏。

八一 "轩轾",先秦以前"轩"、"轾"二字单独表意,车前高后低叫"轩",前低后高叫"轾"。如朱熹《集传》云: "轾,车之覆而前也。轩,车之却而后也。凡车从后视之如轾,从前视之如轩,然后适调也。""轩"、"轾"二字的上述含义,使得后来二字的复合之词"轩轾"引申为高低、轻重、优劣之意。

八二 "轩轾显密",确为密宗根本戒之一。"密宗十四根本戒"中,第六为"论显密法非佛所宣说":"世尊因众生根器不同,依方便而传佛法,法门八万四千,凡显密之弟子,各依因缘,各承所学。如对佛法妄加评论,自恃惟己所学为殊胜佛法,贬低其他宗派或生好、坏之分别心,即属违戒。当知佛法本来不二,为治千万种心,而设千万种法,故理法未明,勿得妄论。若违戒,应及时于上师前忏悔,还净戒体,否则必成堕金刚地狱之因。"(摘自《金刚乘无上瑜伽之十四条根本大戒》)又如,慈诚罗珠堪布(五明佛学院传戒堪布)著有《慧灯之光》一书,其中讲到《密宗十四根本戒》第六条"诋毁自他宗派"时慈诚罗珠堪布说:"显、密、净、禅都是正法,绝不可诋毁。在犯此戒的同时,也犯了谤法的严重罪业……大家务必要规行矩步,三思而行,切忌毁谤佛法!"

八三 《心声录》(黄念祖老居士选集)中,亦有谈到"学密的慎重",念公云: "在西藏是按规矩来的,按规矩来的,这问题就小一点。先要'十二年脱产'专学'显教经论',全部



时间学十二年。对于佛说的道理有基本的了解,知道许多佛说 的话,人们称为'圣言量'。依据'圣言量',才能衡量鉴别 其他人的言论行动是否'如法',才能分别一个人'是邪是 正'。在西藏,师徒之间要互相看三年。师父要观察弟子三 年,才能决定可以不可以传?徒弟看师父同样也是这样,能不 能够皈依呀? 这是指依止的师父。你普通结个缘, 磕个头, 那 就是结缘,不在此列……真正像我说的这么'拜师受灌顶受密 戒',这就是'学密'了。这要很慎重,需要有一定的基础, 而且要互相观察三年。这个事情将来还要从严,才能够杜绝现 在这些流弊, 目前的流弊就是由于不按规矩。先师虚云老法师 说得最正确了,这是亲自告诉我的: '密法确实是释迦牟尼 佛的法, 但是西藏戒律废弛了, 不行了, 现在各地就更不行

八四 《心声录》中念公说过,"密宗的修持方法,是使自身 三业顿同于如来果觉的三密"。现摘录如下: "日本判教,分 成十个等次,从众生的(异生羝羊心)到最高的'十住心'。 '十住心'称为秘密庄严心,从这个秘密庄严心显现:真言、 种子字、手印、曼陀罗等, 称为如来的'身口意三密', 一一 具足如来亲证的秘密庄严心的无量殊胜功德。至于我们众生 的身口意,身造身业,口造口业,意造意业:善业、恶业,总 之都是业, 所以凡夫的身口意叫做'三业'。密宗的方法, '是让凡夫的身口意三业顿时契同于如来的三密', 佛的三密 是佛果位所证的德,叫做'果德'。以佛的果德作为众生用功 下手之处,这就是'从果上起修',所以称为'果教派'。譬 如苹果已经结好了, 你从这个苹果上, 开始吃就是了。如果你 要从开荒、撒种、育苗、施肥、除害,一直一直等树长大,种 种的维护,结了苹果你再吃,那你就迟缓了。若是从果上起修



呢?就是这个苹果,佛已经替你把应做的事情都做完了,果子摆在这儿,你只要吃。所以称为果教派。'凡夫三业顿同佛的三密',所以修行的时候常要结手印,合掌就是印哪!大家打坐,两手掌平放相迭,这就是弥陀的定印。手属于身,身结印,'身业就同于佛的身密'。口里诵的是咒,就使得'口业同于佛的语密'。众生的思想,一切起心动念都是意业,如来的意密,极浅的说,就是观想,深的说,那就是般若;'自心契于般若是意密',这才是真正严格的意密。所以密宗的修持方法,是'使自身三业顿同于如来果觉的三密'。从果上开始,所以开始就得果,'真实不可思议'。"

八五 《心声录》(黄念祖老居士选集)中,念公讲道: "'密宗'从果起修,即身成佛的大法。它称为'密',不是 保密的意思,而是由于这是佛自己亲证的境界,没有法子让众 生明白,以此名之为'密'。佛说《华严经》的时候,诸大阿 罗汉都如聋如盲,虽在道场中看见佛在说法,但和瞎子和聋子 一样,没有领会,从这个意义说'秘密'。"

八六 《心声录》(黄念祖老居士选集),念公开示: "末法众生根器不高,'三密齐修'的人也很难得呀!诸佛大慈再垂方便,不必三密齐修,只要'一个密相应'就可以了。在'相应'的时候,虽是只修'一密',可是'三密同时相应'。所以从'一个密'下手和'三密齐修','相应的果实'是一样的。但从'一个密开始'就容易多了。那要从'语密'开始呢?现在大家要念咒哇!念咒得到往生的人很多。'一个密相应就成佛',这就和我们的净土宗'完全一致'了,所以我的老师夏莲居老居士,他就说:'净土宗就是密教的显说。'显密是不二的。"

八七 "东密兴教大师": "名觉鍐(音zōng, 下乂乙),



学者称'密岩尊者',生于日本嘉保二年(中国宋哲宗绍圣二 年)六月十七日,肥前鹿岛人也。父伊佐平次兼元平将门之 裔, 生子四人, 后皆为僧, 师其第三子也。幼, 神志英迈, 人 多奇之。天永元年, 宽助僧正为之削发, 受十八界契印护摩仪 轨及诸尊三昧耶秘法。永久元年,再赴南都,穷极性相蕴奥。 又二年, 受具足戒于东大寺。保安二年, 受三摩耶戒于仁和 寺。遂传法,登阿阇梨位。灌顶时,师眉间出白光,照耀道 场, 异香熏四方, 传法师异焉。其年冬, 受理性院贤觉僧都五 部秘密灌顶,尽得其一家奥传。康治二年十二月十二日,师以 冒风疾,唤弟子遗诫,跏趺坐,结印诵真言,泊然迁化,寿 四十有九, 法历三十。元禄三年冬, 赐谥'兴教大师'。"上 文摘自《兴教大师觉鍐传(唐密第十八代祖师)》,译者圆五 阿阇黎(王弘愿居士)。王弘愿老居士(复兴中国当代唐密, 一九三六年圆寂)评价兴教大师"乃日本密教之中兴"。 八八 《心声录》(黄念祖老居士选集)中, 念公讲道: "《华严经》是'显密共尊'的法典之王,密宗的真谛完全是 《华严》的境界。所谓'当相即道,即事而真,一真法界'。 《华严》讲'一真法界','一真一切真',在一真法界之中 全是真哪! 它就没有妄。《首楞严经》,首楞严的含意是'一 切事究竟坚固',一切事相都是究竟的坚固,也即是说'不增 不减,不生不灭',也就是一切皆真,皆是真如。这是'一真 法界'的境界,一真一切真,也即是'大圆满的境界'。所以 在这'大圆满境界'中'声字皆实相',所以'咒音和字种' 都是'实相'。"(念公这段话表明了"华藏、密严"是"名 异一处"。念佛法门之契理,诚如蕅益大师所言,"能信所 信,能愿所愿,能念所念,能生所生,一一皆是实相的正印"。 前文所言"'大圆满境界'中'声字皆实相'",可见,极乐



世界即是大圆满境界(密严世界),因此"能念所念皆是实相之正印";而"大圆满境界"是"一真一切真",那么极乐世界同时也就是一真法界(即华严世界);综上而论,极乐、密严、华藏乃"名异一处";弥陀、大日、遮那即是"同体异名"。)

八九 孤: 此处指,尽所有力量做这一次努力。

九〇 上文中念公说:"这个'人'他万恶!"对于"人万恶的根源",念公也曾有开示:"这个'我'字,就是处处为个人打算,是'万恶之源'。"摘自旅美开示《抉择见》。)九一 "无忤",释义为:不抵触;不违逆。以下援引两则出处,其一、《新繁县志·人物志·费密传》:"天性和平,'与人无忤',终身未尝言人过失;有机相向者,淡然处之。"又《道德经》第八章黄元吉注释:"惟顺天地之自然,极万物之得所,而'与世无忤',真若水之利济万物毫无争心。"

九二 "抗战期间",念公工作于重庆,辗转由同事齐昌鼎老居士寻访到诺那祖师嫡传继位弟子王家齐上师。一九四二年初与郑崇武等五人同时皈依王上师,赐三字法号,唯独赐与念公四字法号"莲华龙尊"。

九三 叶曼女士,原名刘世纶,一九一四年生,祖籍湖南,北大毕业,旅居美国洛杉矶,曾任辅仁大学哲学系副教授。幼承庭训,六岁以《左传》开蒙。一九三五年被时任北大文学院院长胡适之先生特别录取,就读北大法学院经济系。

九四 抗战期间,很多青年为求学也都被迫背井离乡。上文中念公提及的、同船的"叶曼女士"也因此缘由离京南下。腾讯网原创高清纪实访谈栏目——《大师》访谈第四十四期就揭示了这一历史过程。叶老居士说,当年她在北大两年,日本占领

了北京,第三年在中法大学借读。后北大通知说北大、清华、燕京三个大学合起来叫"西南联合大学",在昆明;就通知她回去上课。叶老居士跟母亲说一定要进西南联大,母亲要她必须得结了婚再走。遵从母命,叶老居士就和当年同是北大经济系的、曾经的中学同学田宝岱先生结为伉俪,共赴昆明。这段访谈就是念公所言:"我是从抗战期间,跑到南方去了,跟我同船的就是叶曼,(是)新娘子那时候"这段话最好的印证。

## 第十三拜

"一心观礼, 六字统摄万法, 一门即是普门, 全事即理, 全妄归真, 全性起修, 全修在性, 广学原为深入, 专修即是总持, 声声唤醒自己, 念念不离本尊, 阿弥陀佛。

南无阿弥陀佛 (一拜三称)"

刚才都是说"不二"。这里头一上来, 就一句"六字统摄万法",这六个字就是 "南无阿弥陀佛",只有简简单单六个字, 但是这六个字统摄万法呀!万法,八万四千



法门, 万法就超过一个数量, 极言其多, 就 是一切呀! 所以这六个字就是"统摄一切 法"。"一门即是普门"<sup>™</sup>, 你念佛是"一 门深入": 你念佛. (如)《普门品》普门 示现, 佛现种种、阿弥陀佛现种种身来救度 哪,这一个法门就是普救、普度、普现,这 个"普门"哪。这个理由、理论就是《华 严》, "一就是一切,一切就是一"。一和 多, 在《大经解》里头, 特别把"十玄", 《华严》里头有"十玄". 一里头有多: 小 里头包括大呀, 须弥山包括很多芥子, 而这 个芥子能包括须弥山, 小中包括大; 短时间 包括长时间,一秒包括一年,不但一年有若 干秒,一秒就包括一年哪!这些道理,"延 促是同时",都把咱们这个情和见(破除 了)。我们这些见解,我们认为的这些常 识,这些客观的,好像是"唯常识论",以 为这个常识就是真理:其实常识是你三度空 间、你可怜的生物,你所接触到的这一点点,那怎么是真理呢?

《华严》它就是"十玄",不但是"事 跟理"没有抵触, "事跟事"也没有抵触。 小跟大, 大的包括小的, 小的就可以包括大 的呀。一个留学生,数学一个问题他说,我 现在想不通啊,科学也证明了,客观上也有 事例。他说是:"全体包括局部,这个我当 然懂了. "底下他证明了. 你所包括的项 目. 你所集的项目到了无穷多的时候. 你其 中每一个项目是一个局部, 就包括全体, 这 怎么能想象呢?局部怎么包括全体呢?这个 (问题),我在我(写)的《净土资粮》 里头有谈到这个,也有事例嘛,"全息照 相",全息照相那个底版你把它打破了,打 破了拿一个渣子, 那这个是一个局部了, 一 个渣子是个局部了。你再把这个渣子放到原



来底版那个位置,还把这光线通过去,而这个所显现出来的还是全体,跟那个全部的底片是一样的。但是,比方是我吧,出现它个人比原来的情况小一些。小一些不管它,但是确实这一切信息、全体所含的信息,的是一个小渣子局部中都含有。所以佛所说是一个就是多,小中就有大"。那个大底片的"一就是多,小中就有大"。那个大底片的作为"大",那一个小渣子是个"小",大西都在小的东西里头啊,没有欠缺呀。所以我们现在就是要破除我们这种情见。

我们知道了这些道理,而从学佛 (说),将来就是,我就是这么(认为), 当然可能不对,也可以说我这是随便说说。 我说:"佛法在中国接受得最好啊!"其他 的国家他们接受了小乘法,虽然是学习的很 认真,社会上大家很恭敬,地位也很好,但 是只是小乘法。佛不满意呀!佛说小乘法是 "焦芽败种"啊!好不容易发了芽儿,它焦了,你这个种子腐烂了,佛批评这个小乘。小乘也看到大乘的那种成就,小乘哭声震着,你一点一次一次一次一个,而不知此事"?跟着佛,这个我不知道!小乘(人)跟着一个大乘法真是接受是在中国牙上。这个大乘法真是接受是在中国牙上,所以日本打我们的学生,是我们的学生啊,在各个方面是从中国学的。

(对于)这些哲理, (比如)"一和多"呀, 刚才说(的)这一个渣子, 这个要把它讲得很(周详),每一个它都是有(很深的道理)。你比方像北海这个水, (大家)都看见过北海公园了。这个水中有一个波,这一个波为什么形成这个样子呢?是根据刚才水怎么动的情况,又根据现在风的力



量是什么情况。前头那一个波为什么形成那 个情况呢? 是跟全湖的、湖的结构、水的动 力,风的大小,这一切信息所共同决定的。 那么在这个基础上,再加上新的信息,这个 波又在动啊, 还在动啊, 又在动啊, 所以这 一个波是具足了整个儿北海水的全部的信 息。所以现在我们这种"信息论"呀. 为什 么一个渣子它还能够放出整个儿的人来? 就 是这一个渣子它有全部的信息呀, 不是它有 那个全部底版的物质, 那并不是, 但是信息 它是全部的。这一个波的水, 它具备了全体 的性质。而且你这一个波,请问你给它切下 来, 什么是它的界线哪? 这个波和那个波之 间你切得开吗? 它是一个体呀!

所以就是这样啊,"一"里头就有 "多", 其他东西也都在我这里头, 我也在 其他东西那里头。这用镜子就很容易看了,

十个镜子在这儿,每一个镜子都到我这一个 镜子里头来, 而且我也就入其他的镜子里面 去,而且重重无尽哪!重重无尽,就咱们两 个人在对面就重重无尽,没有止境。(念公 摘下眼镜,欢喜地对着面前的居士们说,) 你看见我了不是?你看见我了,你看见我眼 珠儿没有? 我眼珠儿里有谁? 眼珠儿里有 你。可是你呢?你有眼珠儿,你眼珠儿里有 我,所以你看见我这个眼珠儿上的你。可是 你要说(我)这个眼珠儿上的你、(这个) 你的眼珠儿里头又有我。这么套下去是无有 穷尽的, 所以重重无尽哪, 就是说这个世 果。所以我们不要很固执, 以为这个事情只 能多里头有一. 一里头不能有多: 只能大的 装小的, 小的不能装大的。这样一盖就全都 看不见了,这一点儿就把全(部)大的东西 都盖住了。从"一(和)多"我们说到"一 和普",说到《华严》的无碍。

底下说"全事即理",这个事,波是 什么呢?波不就是事吗.事相吗?整个事 相是什么? 这个波、它整个儿是什么? 整个 儿波、整个儿是水嘛!没有一个什么叫做 波嘛,波就是变成这个样子了。水一拱, (波) 它的本体, 没有别的, 只是水。所以 一切事相它的本体是什么? 只是理。理是本 体. 事是事相: 一个形相, 一个本体。要说 这个本体跟这个相是不可分割的嘛, 全部的 事都是理。因为全部的事都是理. "理事一 体", 所以这个"一"中才可以包括"一 切"嘛。"全妄归真",我们现在这是妄 啊, 妄想啊。我们在念佛, 我们念佛就是把 我们整个儿的"妄想"归到"真如"了. 所 以这个妄想也不是可怕呀。所以不要说念到 (没有妄想), 你只要念就是了, 念佛中有 妄不要怕呀。如在水上画画, 水上画个圈 儿,是有一个圈儿,等(一会儿),马上就

没有了。这个妄哪儿去了?妄又归到水里头去了嘛。水代表"真"嘛,你画这个图像是事相,是你一时的盲动;这盲动没有关系嘛,它并没有真实有个东西在这儿啊,它马上就归到"真"了,全部还是要归到真。所以这就说明啊,这一切"全事即理,全妄归真"。

"全性起修,全修在性",我们说"性修不二",这个又进一层了,是承整个儿的性来开始来修行的。我们在念佛,是从你的本心起了个念头;我们有个本觉,我们有个本觉是,有了始觉,这不(就)是鬼咱们的念头吗?本觉是咱们的念头吗?本觉是咱们的太阳的人。我们修行之念,的是我们的本心哪,阿弥陀佛就是我们的本心哪。你我们所念的、所修的正是我们的本心哪。你



所修的在哪儿啊? 所修的就在我的本心嘛。 你所修的在性,而且咱们的念佛法门,你全 部的修持就都在你的本性。所以这就是"全 性起修,全修在性"。

"是心是佛,是心作佛",由于"是心 是佛"这个心来念佛. 这是"全性起修": 你念的是佛, 佛就是你的心, 你所修全部在 你的心上,不是在心之外:你"全修就在 性", 在你的本性。如珠子发光, 珠子发光 是全珠发光;珠子发光之后,珠子的光先照 到谁?珠子的光还是还照本珠啊!首先把这 个珠子先亮了. 是不是啊! 这个譬喻就可以 说明"全性起修、全修在性"。你手电灯 亮, 照到外头去了, 远处亮了(讲到此处, 念公开怀的笑起来)。珠子放光,这个光首 先照亮了珠子, 这就是"全珠生光, 全光照 珠",就是"全性起修,全修在性"。"直 截了当",中间儿没有周折,没有去浪费。你自己起的就是照明自己;照明自己,自性愈明就愈放光,愈放光自己就愈明,实际就是这样儿。最后彻底"垢灭善生",彻底"恢复本来"。

"广学原为深入",我们为什么要学 许许多多?就是为了要深入啊。所以他们华 藏佛教会,还有视听图书馆来了一些和尚、 比丘尼, 我也给他们说"广学"呀。我说我 跟你们的师父不一样,你们师父讲"专修 专弘", 我说我是主张"广学普赞, 一门深 入"。他们把我这个"普赞"弄错了一个 字, (成了)"遍赞";"遍赞"不是我的 (说法),没有"普"字好,我应该是"广 学普赞"。如果要挖一个坑,要挖深,你要 一个这么深的坑,要挖五尺(深),你这上 头就只有这么大, 你这铁刀就下不去, 你必



须要大一些,你才能挖到五尺深,"广学"就是为了"深入"<sup>tr</sup>。还有你要"普赞"哪,平等,法门没有一个不是好的,我们这个赞叹,不是说你搞那个就是错了,这个我们要"普赞"。但是最后你还是要"一门深入"嘛,你总不是脚踩两只船哪;脚踩两只船就两门俱破"<sup>tt</sup>了。所以"广学就是为了深入"。

"专修即是总持",专修就是总持。 一个洪名只有六个字,"统摄万法"。所 以蕅益大师说,你念这一句佛号,三藏十二 部的经典都在里面,一切戒律都在里面。正 当念佛之时,你还想偷人家的美金哪?(念 公说到这里幽默地笑起来。)当然不会!你 想偷人美金,就不肯念佛了。这连破戒念头 都没有了<sup>th</sup>,这样儿就是持戒嘛,戒律都在 里头了。禅宗"一千七百则公案",禅宗到 现在为止的公案有一千七百条。公案就是大家作为所谓公共的一种档案资料、案件啊,就是立案了。公案、公共承认的案,一共有一千七百条,就是"一千七百则公案"。另外一句话说,禅定也都在里头了<sup>th</sup>。所以"一门就是普门",就是"统摄万法"啊;"专修就是总持",因此总持陀罗尼;"统摄万法",完全都统摄了,就是"总持"。

下面两句很好,"声声唤醒自己","南无阿弥陀佛、南无阿弥陀佛",叫谁呢?是把你自己叫醒啊!你在睡觉啊,现在都是做的梦中事啊。就这么一声一声叫,这句已叫醒了。"声声唤醒自己",这句已叫醒了。"声声唤醒自己",这句已在了"含元殿",真是老实念佛的人,你已经在了"含元殿"。"含元殿"一<sup>°°</sup>就是长安城的皇宫,等于说在北京,你"此身已在天安



门,更从何处问北京?"到了天安门,你还要问北京干什么?你到了北京中央了。(另一句,)"更从何处觅长安",原来(文句)是这样子("此身已在含元殿,更从何处觅长安"——),古时候嘛,含元殿。(修)净土不再需要去参禅了。领会一些禅,对于我们破执著,不要是限于有为、有漏,还是有好处的。所以我们广学多闻,学般若。

"念念不离本尊",声声是唤醒自己,我一念一念,念的南无阿弥陀佛,没有离开我的"本尊"哪。这句就是密,这就是密法的"相应"呀,念念都在"本尊"上。我这个感应,自己和本尊没有分离呀。"阿弥陀佛","本尊"是谁呀?"阿弥陀佛"。这是第十三。第十四也是很重要。今天上午这个都是在咱们《净修捷



要》之中很精华,也就是我们整个儿佛教的 精华。不光是净上宗, 牵涉到各个重要的佛 教经论。

## 【注释】

九五 徐恒志老居士在《书简节录》答保定胡居士信函中有 言: "又法门无量,息妄则一,果能一门深入,自可由一门 会入普门,故不必到处趋求。"(徐老居士当年受托,为念公 《大乘无量寿经解》原稿做校对工作,历时一年,校稿七次, 与念公书信往来几十次。)

九六 徐恒志老先生(历任上海佛教协会各届理事,上海佛协 第八届咨议委员、上海佛教居士林讲师、弘一大师研究会顾问 等职务。) 著有《剖心沥血 功在万世——记我与黄念祖老居 七的一段校经因缘》一文,文中记载了这样一段话,印证了 念公一生"广学原为深入,净土为根本所归"的愿力,现恭录 于此: "一九八七年八月一日, 黄念老来信说: '现已办妥出 国手续,静待美国维州莲华精舍派人伴同赴美。'并谓,'此 行虽以传扬密法为主,但同时将弘讲净土法门。'他希望我在 八月上旬先将《大经解》印刷清样寄去一份。在这封信中,他 还自述修证过程说: '弟从南禅打开缺口后, 以密法为基本修 持,以宏净为根本愿力,美言之为圆融,质言之,则是个四不 像,老老大大,啰啰嗦嗦,海外归来后,应知所自返矣。'一 段谦光,尤使人肃然起敬!"

九七 对于"脚踩两船,两门俱破",徐恒志老居士亦有开示 如下:"禅净二门方便不同,下手修持时,决不能兼收并蓄,



脚踏两船,而应'一门深入',穷以岁月,否则势必'二法俱败',一事无成。故从来祖师大德之提倡双修者,亦必参禅明心,先悟根本,洞彻源底,然后复修念佛法门扫荡而圆净之。当参禅到根尘迥脱时,而灵光独耀,终不断灭;念佛到念而无念时,虽洪名历历,终不黏着,可见从空门入者,真空不空;从有门入者,妙有不有;空有本非二法,禅净实未分家。既非二法,何须融通?既未分家,何言聚合?寂照正是念佛,念佛不离寂照。故知学佛大事一人有一人之机,一时有一时之法,若有定法即非佛法。从根本处来说,有法终非究竟,无为岂即涅槃?"(摘自徐老著作《书简节录》中的答上海李老居士信函)

九八 如《六祖坛经》云:"心地无非自性戒"。可见一句六字洪名圆满心地戒品。

九九 念公在《依止善导大师 称念弥陀名号》一文中讲道: "又如《楞严经念佛圆通章》说:'不假方便,自得心开。''自得'二字,宜深着眼。盖谓不从外得,自然圆现也。所以蕅益大师说:'岂知念得阿弥陀佛熟,千七百公案,向上机关,亦在里许。'元中峰国师说:'禅者,净土之禅。净土者,禅之净土也。'"

一○○ "含元殿"是古代汉族宫殿建筑之精华,属于大明宫的前朝第一正殿,也是唐长安城的标志建筑,公元六六二年开始营建,建成于龙朔三年(六六三年),毁于僖宗光启二年(八八六年)。含元殿建成以后的二百多年间一直被使用,是举行国家仪式、大典之处;逢元旦、冬至,皇帝大多在此举行大朝贺活动。所谓"千官望长安,万国拜含元"就是描写含元殿大朝会的盛况。

一〇一 "此身已在含元殿,更从何处觅长安?"此二句出自



《五灯会元》卷四, 乃唐代长沙景岑禅师(法号招贤,得法于 南泉普愿禅师)之法语。《五灯会元》记载:"长沙景岑禅师 湖南长沙景岑招贤禅师,初住鹿苑为第一世,其后居无定所, 但徇缘接物,随宜说法,时谓之长沙和尚。(问)曰:'如何 是普贤身?,师曰: '含元殿里, 更觅长安。'问: '如何是 学人心? , 师曰: '尽十方世界是你心。,"

## 第十四拜

"一心观礼,无量光寿,是我本觉,起心 念佛, 方名始觉, 托彼依正, 显我自心, 始本不离,直趋觉路,暂尔相违,便堕无 明. 故知正遍知海. 虽入众生心想. 寂光 真净,不洗一切情计,微妙难思,绝待圆 融. 阿弥陀佛。

南无阿弥陀佛 (一拜三称)"

"一心观礼,无量光寿,是我本觉", 这就是讲的"三觉", "三觉"是本觉、始 觉、究竟觉。人人都有个本觉,一切众生也 都有本觉, 但是众生因为他迷了嘛, 他成了



众生了嘛,就不觉。这众生是不觉,他没有 觉悟。他虽然本觉是跟佛一样, 但是现在他 完全就为追求声啊、香啊,这种享受,世间 这些欲、欲望、情欲、物欲、物质的这些刺 激,他为这个所求,沾污了他的身哪、心 哪, 他不觉了。人人都有"本觉", 但是现 在是迷了, 有无明, 有妄动; 自己心中妄动 就有了无明. 有了无明之后. 沾染越来越 深, 你就完全变成不觉了, 现在众生是这个 样子。人还是好的,还有众生更愚痴的、有 更残酷的, 互相就是杀呀, 那怎么能够"恢 复本来"呢?所以因为本觉人人都有。但是 他不觉,不觉之中怎么才能够恢复本来?就 要靠"始觉",开始的觉悟。你有始觉你 才可能收复失地呀,还我山河,才能够彻 底。那么,有了始觉之后,是不是就可以了 呢?你始觉要合乎本觉,很要紧是"始觉合 本", 你的始觉要合乎你的本觉, 这样达到



"究竟觉",这才是成佛了,真正的成佛 了,不再迷了。虽然现在我们等于……反正 这个譬喻,没有一个譬喻能够从各个方面都 恰当的。用矿做个譬喻,就是恢复成佛之后 不再迷了。我们虽然有"本觉",就好像矿 里头有金子, 你(必须)锻炼了之后, 炼成 了金,这个成功了,那就是"究竟觉"。这 个成功之后, 你这个金子不会再变成矿了。

"无量光寿. 是我本觉". 无量光佛、 无量寿佛就是我们的"本觉"呀。怎么算 "始觉"呢?我们起了心,发起了这个心 来"念佛",念南无阿弥陀佛,这个才叫做 "始觉"。所以一般的你信了佛,还不足够 完全能够称为"始觉"。这个念佛是很重要 啊! 所以, 十地菩萨、每地菩萨都不离念佛 呀! 所以你不管修什么. 你必须在你起心念 佛之后,才是真正的始觉。从不觉,你就要



开始结束你那个不觉了, 趋向究竟觉了。你就要产生始觉, 产生始觉就是要靠"念佛"呀。

"托彼依正,显我自心",这八个字好 啊! 我们藉托啊, 要靠, 托靠啊, 藉托啊; 靠彼土,就是"托彼",彼土极乐世界。极 乐世界的依报和正报,"依报"就是国土. 黄金为地,泉池交流,宫殿,种种的庄严, (这是说) 依报; "正报"就是佛菩萨、大 众. 这都是正报。我们要假托. 要依靠彼土 极乐世界, 正报佛菩萨, 依报种种的庄严, 来显明我自己的"本心"哪。所以我们这么 讲,要观想极乐世界、想阿弥陀佛什么什么 功德, 这一切一切都是帮助来显明我们自己 的"本心"哪。

"始本不离,直趋觉路",我老念佛,我这不就是叫"始觉"了吗?我所念的是什



么呢? 念的"南无阿弥陀佛", 那就是"无 量光佛、无量寿佛"啊. 我所念的就是"本 觉"呀。因此,我始觉所念的就是本觉,我 始觉不就是没有离开本觉吗?这不就是"始 觉合本"嘛! 所以产生始觉, 还得要始觉要 合于这个本觉,这样儿才"直趋觉路",直 捷走上究竟觉的觉路。所以佛是"三觉圆 满", 本觉、始觉、究竟觉都圆满了就是 佛。咱们现在很荣幸的, 是在本觉出生始 觉. "要念佛了. 这个是始觉"。你只要始 觉不离开你这个本觉, 老念, 就直趋觉悟之 路。那么假定是最殊胜的(情况),即生就 "证无生法忍"。有这样儿的, 晋朝有一个 穷人, 生活很苦, 知道这个法门, 他就拼命 念佛, 发了大菩提心。结果佛就现身给他说 法,他就现生证了"无生法忍",就成菩萨 了一。。他后来往生之后,七次到世界来, 世界上人都不知道。直到清朝的时候儿, 在



乩坛<sup>一○三</sup>上才把这个事儿说出来,说了很多 开示。

所以,在这个世界上韦提希夫人. 《观 经》. 儿子太坏了. 儿子要杀父亲. 她要去 救丈夫。不许给他东西吃啊, 饿死他啊。她 把果酱什么之类的东西涂在身上:涂在身上 去见丈夫, 丈夫就吃她这些东西就活命。 后来儿子说,这个老东西怎么这么些天不 死啊?别人说,皇太后来看他,带东西。 (他) 就要杀母亲哪。大宰相说, 我不干 了, 自古有杀父之国王, 还没有杀母的国 王. 我不给这样儿的皇帝当宰相了。他才没 有杀。皇太后很苦啊,就求佛呀。佛就来 了, 给她说法, 于是她见到极乐世界, 她当 时"证无生法忍"。儿子太坏了。所以就是 我们这个念佛,不是说只有在往生、临终, 不过绝大多数是如此, 在临终才能显现的。



极特殊的, 你可以证到"事一心", 那就把 见思惑就断了:证到"理一心"就破无明 了。破无明有四十几个层次啊, 所以《华 严》是从十住、十行、十(回)向,每一个 都是十. 三十个位次这是"三贤"。(从) 初住起就开始破无明, 里头再有三十个位 次, 到初地那又十个位次, 然后等觉、妙 觉. 最后一分无明破尽才成佛啊。所以"破 无明"也不是一下子, 破了无明的人就应该 都是一样儿?那很不一样!还有四十多个不 同的情况,一层一层的。就好像我们一个铜 东西 (把它擦一) 擦, 露出一点本来的铜的 光, 那你可以高兴啊, 你认为你是擦得出来 的: 但是这擦的过程那还要慢慢的、慢慢 的、还有四十多个位次。所以我们只要是 "究竟觉", 那全部擦干净了, 全部"无明 破尽"了。



"始本不离"就"直趋觉路", "暂 尔相违, 便堕无明"。"暂尔", 这么很 短的时间, 你这个始觉和本觉分家了, 相违 就是分家了,彼此相悖,没有去合本觉,就 马上堕落在无明里头了。无明就是不觉了, 就是迷了。所以我们要成就的话, 就要破这 四十多品无明。在修行过程之中, 所以无明 (就是要破除). 我们修行就是"行和解要 并重"。"解而不行,是增长邪见",我只 是去研究,看了很多书,懂得很多东西,我 到处给人讲, 而并没有按佛所说的去做, 这 叫做"解而不行"。"解而不行", 你所进 步、你所增长的是什么?只是一些"邪见" 哪!那并不是正见"哪。"行而不解"。有 的人就只知道念,什么也不懂,这个什么都 不懂很危险呀⁻□! 很多人他念佛, 他说我 念一句佛, 死后多个元宝。他的愿就是死后 多元宝, 因此他就不能往生啊, 将来就是满

他的愿, 他就元宝多一些呀。佛都不勉强 你, 你的心愿, 除非他放弃了, 他不放弃, (就) 老是这个样子。我曾在居士林碰见一 个人,他说,我没有什么,我的心愿就是我 念这一切, 他(就要)什么谁死了, 让他能 得到好处。所以我这个大妹她说,"我只要 求我死的时候好一点", 因为她看见我母亲 和我岳母死得很平安~~~, 而她自己的婆母 和公公死得很痛苦, 所以她说我就是求这 个。她说: "往生那我还有希望?没有希 望"。这种人很多啊。所以就是"行而不 解, 增长无明"啊。我们要破无明, 你只是 去修, 你不理解, 你长的是无明。所以这些 事情我们要"行解相资"是很重要的。所以 《净修捷要》就是这个好处, 我们很快的能 够深入了解佛教一个"纲领",有了纲领就 好办了。然后以这个为核心, 再进一步的随 缘去"行解相资"哪,相互促进哪。



"故知正遍知海,虽入众生心想"。 《观经》上有这个话呀. 诸佛的法性身"遍 入一切众生心想";后来又说是"正遍知海 从心想生"。我们都知道"正遍知"。正遍 知是佛的十号之一;"遍"无所不知,正 知;这个正遍知,所知者如海呀,这个"正 遍知海"就进入到一切众生的起心动念。不 但是佛, 观世音菩萨都是如此啊。观世音菩 萨修耳根圆通,一步一步的打破"能所", 最后都没有。就是要灭。灭也要灭掉。"生 灭灭已", 生灭这个灭, 连灭也灭了, 就寂 灭了, "寂灭现前"。"寂灭现前"不是断 灭. 忽然得两种殊胜. 生灭灭了之后得两种 殊胜: "上与十方诸佛同一慈力", 跟一切 佛同一的慈力,可以去救度;"下与六道众 生同一悲仰",和一切众生同一个心,在那 儿求佛加被。"心、佛、众生三无差别" 嘛. 观世音菩萨发心就发了这个心. 证的果



也是如此, (就是) "(与) 十方诸佛同一 慈力. (与) 六道众生同一悲仰"。所以众 生如果求救, 观世音菩萨马上就可以解决, 感应了, 马上就知道了, "同你的悲仰"。 但是他又"同一慈力",有如来的慈力,慈 力就到你身上了。所以这个"寻声救苦", 念观音灵验得救的人多到不可说, 现在还是 多得很哪!

"正遍知海,虽入众生心想"。可是 大家要知道. 寂光啊. 常寂光土啊, 是真实 的净土, 它不牵涉一点点的、咱们这个情和 计呀。众生是情想啊, 都是一些考虑呀、计 算哪。不牵涉一丝一毫的情计。《楞严经》 说,情和想,人类的"情想居中";"情要 再多", 畜生、鬼: "想要多"就是天界。 "想", 理想, 所以我常常说, 感情要符合 "理想"啊!佛法就是说, (《大佛顶首楞



严经》: "纯情即沈。入阿鼻狱。") 纯情 则堕, 纯情就堕落了, 情越多就往下走了。 "纯想",这个想就离开情和情的对面,说 理想还不大够, (是)"纯想即飞"一〇六, 就是不牵涉这些情啊。所以这一切追求物 欲、追求名利、眷属儿女,种种的感情,都 在这"情"字里头啊。因为你这个就有所 私, 有所私就不可能是大公啊, 就没有那个 普遍的心啊, 你只是在这个"有", 所谓 "有缘慈"呀。佛是"无缘慈,同体悲" 呀!"有缘慈",你跟我有缘,我们是这个 因缘, 所以我对你好, 我愿意帮助你。而这 个善心就不算十分伟大呀, 但总之还是好 事. 是"有缘慈"。佛是"无缘慈". 不是 靠这个因缘的,我同等都要救度。"同体 悲",任何一个众生就都是我身上的,本体 呀. 他的病就是我的病啊! 所以佛菩萨是伟 大的,不涉一切情计。这些情计,众生,这

些属于"情计",就比"情"还要什么, (就) 总是要考虑: (比如) 我修法, 修得 怎么样,这么好不好?今天修的殊胜不殊 胜? 总是在那儿计算. 总在那儿有所求、有 所等待,这就陷于"有为"了。只有到了寂 光真实净土,这个法身的境界,不牵涉一切 情计呀。佛是虽然入到众生心想, 可是佛并 不是牵涉到我们这些东西, 他都啰啰嗦嗦都 带到他佛的"正遍知海"里头。他一点都不 牵涉这些呀, 是真实的清净。因此我们如果 要成就"正遍知海",同样的也是应该"不 涉一切情计"。所以这个老实念就是这样 儿,在念的时候,一切不考虑,就是这一 句. 就是这么一句跟一句的念哪。我常常 说,咱们这么念的时候,一切都不换哪,比 如说见佛、见光,都不能拿我这一句清清净 净在念,来跟他做交易去换哪!这(要)坚 持啊, "不涉一切情计"。



"微妙难思",这个事情是非常"微 妙"的. 妙到了更加深入、更加细致。所 以有的时候我们(用)这个显微镜(下的世 界来形容), 它太小了, 你看不见, 它很 "微"呀,然而它这个里头还是许多的事情 啊,拿这个来形容这个"妙"。这个妙不是 你(肉眼所观察到的)很粗(的结构),你 能发觉的(很有限), (微妙就好比)你要 藉助仪器才能知道啊。所以这样的"始觉合 本, 托彼依正, 显我自心", 这一切都是 "微妙"。"难思".是"难思之法".不 是我们很简单的用我们现在这个头脑去思考 能把它想通啊。那现在我们要求什么呢? 我们先要求能够理解是更好。首先去"仰 信"。因为刚才说的,有的(文句)是哪部 经里头的话: 哪部经的话, (那就)都是佛 所说的嘛。我们这块儿, (这些经文都) 是 佛所说的, 我们就应当知道它必然是正确



的。但现在有的我已经接受了, 有的还不能 接受,但是我可以让大家放心,今天不能接 受不要紧, 你只要老念老念, 你都会一天比 一天明白的:自然自然就会,不要一定要请 人家讲, 你只要老反复的看来看去, 或是念 来念去, 你就变了。所以这是佛恩哪! 这是 佛法的殊胜就在此。

"绝待圆融"啊,这一切是没有对待 的;一有对待就是"二"啊,就是矛盾哪, 就是我们世间了。这是离开对待了. 不是对 待的法。所以没有对待法, 你还比较什么? 本来是绝待的,是圆融的,是彼此没有妨 碍的。对于"圆融"和"不圆融", 我们可 以做一个比方嘛, 水你可以往什么样的容器 倒进去,它都是恰当的,都很合适。同样的 水, 电冰箱里头冻成一块冰, 你这块冰你搁 在什么容器里头它都不合适, 有的搁不进



去,有的搁得进去也不恰好。那么这个水它就是"圆融"啊,这个冰它就"不圆融"啊。那么这个冰和水的差别在哪儿啊?它就是多一点"寒气"<sup>-0+</sup>,它凝结了,去掉了这个使它凝结的这点儿寒,它就是水了。所以这就是这样。这一些是"绝待的圆融"。

### 【注释】

一〇二 "凡夫念佛往生,也能上品上生吗?"对于这个重要的问题,念公早年在《大乘无量寿经白话解》(《三辈往生》第二十四卷)中为我们作出了解答,亦可作为我们理解本""明朝穷人当生证无生法忍"的重要参考,现摘录于下:"这个问题古世界的凡夫,念佛往生,也能上品上生嘛?问题古时的说法认为,上上品是四地以上的菩萨才能达极乐儿上品是进时的说法认为,上上品是四地说,主张'极乐和同级。幸在唐代善导大师广引经论,为因发生所遇的凡夫能往生的级位'。只因众生所遇的凡夫所生的人力。只是遇善法的凡夫所生。例如上三品是遇善法的凡夫所生,他既忏悔,又持名号,一个这念佛,念佛是'诸善中王',他既忏悔,又持名号,一个这念佛,念佛是'诸善中王',他既忏悔,又持名号,一个这念佛,念佛是'诸善中王',他既忏悔,可知往生。由《参陀'十念必生胜愿'不可思议的力量而得到往生。由《多时记极乐世界的上中下三辈,都是凡夫可以修到的传法不同场缘各各所遇到的佛法不同而有差别。所以大师主张往生的



三辈九品,总是为了'五浊凡夫'。虽然上品上生殊胜超绝, 但是我们这些五浊恶世的凡夫,只要能'发起无上菩提之心, 一向专念阿弥陀佛',念到理一心,乘'六字洪名'与'一乘 愿海,不可思议威神之力,上品上生极乐世界。不仅是这样, 晋朝有一个穷苦的人, 生活很困苦, 他听到净土法门后, 就闭 关念佛, 他对于尘世十分厌倦, 所以一点没有留恋, 只是一心 老实念佛。他念了一段时间之后就看见阿弥陀佛,并听到佛说 法,于是就在人身得'无生法忍'。可见极乐三辈九品大家人 人有份,只看修持的努力程度。"

一〇三 纪晓岚在其所著的《阅微草堂笔记》中,记述了数十 例扶乩事例。纪晓岚以为:"大抵幻术多手法捷巧,惟扶乩一 事,则确有所凭附。然皆灵鬼之能文者耳。所称某神某仙,固 属假托"。民国七年(一九一八年), 谛闲法师应北京徐蔚如 居士之邀, 到北京讲经说法, 当时北京乩坛很盛, 曾经有白城 隍(旧时城市的守护神叫城隍)降鸾自称要去听谛闲法师讲 经,如果有不懂之处,还要请谛闲法师解说。后来,谛闲法师 应邀而至, 白城隍和关圣帝君相约如期降鸾, 并对谛闲法师大 加称赞, 当时这件事在北京社会引起很大反响。

一〇四 "念佛不难,难于生信。生信不难,难生正信。"因 此,正信之有无对于往生与否十分关键。念公在《心声录》中 对此也特别开示过,念公讲道:"所以常说'念佛不难,难于 生信'。那么现在我补充一句:'生信不难,难生正信。'有 很多人他虽然是信,不能称为正信……'正信'是什么呢?净 土宗的祖师有个截流大师,他有一个劝生正信文,,劝大家生 正信,他说这个正信跟不是正信区别就太大了。他的正信是什 么呢? (第一条) 就是'相信自己的本心跟佛的心,本来就没 有分别'。就是释迦牟尼佛所证的嘛!都具如来智慧德相嘛!



所以自己的本心和佛的妙明真心本来不是两样。但是呢? 现在 自己还是凡夫,还不是佛。这是头一条。第二条、'就相信虽 然自己不是佛, 但是我们跟佛没有一点儿隔断的地方'。一个 杯子里头我们倒了水,倒了牛奶,这个杯子里头有水的地方就 有牛奶,有牛奶的地方就有水。牛奶全部在水里头,水也全部 在牛奶里头。我们跟佛, 虽然现在我们是众生, 我们算是水, 佛算是奶。但是我们跟佛,就像水跟牛奶一样,互融互摄。 这个道理是对的,因为起码我们可以相信佛的心是遍一切处, 当然我们在佛心里头。再进一步,要信我们的心跟佛的心是一 样的, 所以我们的心也遍一切处。都遍在一切处, 那不就佛在 我心里头,我在佛心里头,一切处彼此都有。一杯之中,注入 牛奶和水, 杯中自然到处是牛奶, 到处是水。这是第二条。第 三、'因此我们这念佛嘛!如来悉知悉见,感应道交。所以念 佛必定可以得往生之果',如是的信心叫做正信。他底下再说 一句话就很深刻了,正信跟不正信将来这个区别就有天渊之 别。'你不具正信,不能往生'。"

一〇五 念公老母亲"梅太夫人"也是预知时至,往生净土的。据姚景良居士(法名欣量)在《黄念祖居士现观世音菩萨相——一次非常殊胜的经历》一文中介绍,一九五五年、五六年时,姚居士的爷爷奶奶住在西四丁街壬字四十九号开诊所。姚居士从小跟爷爷奶奶一起生活,奶奶经常带其到黄念祖老居士家。姚居士的爷爷曾经告诉他,黄老居士的母亲(梅太夫人)往生前半年就预知时至,还把手上常佩戴的念珠送给了姚居士的奶奶。

一○六 "纯想即飞":念公在《报恩谈》讲解中提到圆瑛法师被誉为"楞严独步",今以圆公之注解(《大佛顶首楞严经讲义》)释义"纯想即飞"。附录于下:《大佛顶首楞严经》



云: "纯想即飞,必生天上;若飞心中,兼福兼慧,及与净 愿, 自然心开, 见十方佛, 一切净土, 随愿往生。"圆公曰: "想,是澄心观想,非乱想也。此与卵生之想有异,彼约受生 之时, 妄染之想: 此约在世之时, 惯习胜妙之想。纯想胜妙境 界,神游分外,故即便能飞,不致坠落,必生天上,卜居于天 也。下纯情,惟局极重阿鼻:此纯想,乃统三界诸天:可见三 界诸天,皆想心善业之所感也。设若纯想飞心中,平日或有兼 修福慧者,如供佛为福业,闻法为慧业。及与'净愿'者:仍 愿常随佛学,蒙佛授记,及与欲求往生,愿见于佛。凡寿命将 终,神识昏暗,观见十方,犹如聚墨,杳杳冥冥,不知何往。 今以'纯想,及福慧力,与净愿力',自然心地开通,见十方 佛,一切净土,如西方之弥陀乐邦,东方之药师琉璃等;十方 俱现, 胜劣攸分, 故得随愿往生。可见此等, 亦属纯想, 但兼 福慧,以及愿力,所以超胜诸天耳。"

一〇十 我们众生就如同冰,多了"寒气",所以不圆融: "寒气"是由于众生的执著而产生的。现摘录念公旅美开示 《抉择见》一文中的相关开示予以说明, 念公说道: "我们众 生就是冰,冰是什么?全体是水。虽然是众生,但全体是佛。 只是多了点'寒气',寒气凝结成冰。所以我们修持的关键也 就在这里,不需要另外什么'九转丹成',不是那回事。只要 '寒气'一去,冰就马上溶解成水,全体是水。就是这东西, 没有换嘛! 冰是二氢化氧, 水也是二氢化氧, 不用换成分, 换 另外一种性质、东西。只是多了一点'寒气',凝固、'执 著'了!本来无碍、流动的,'执著'就变成有碍、不流动。 因为妄心的种种分别,心生则种种法生。"



### 第十五拜

"一心观礼,万德洪名,能灭众罪,果能一向专念,自然垢障消除,不但道心纯熟,且可福慧增长,临命终时,圣众现前,慈悲加佑,令心不乱,接引往生极乐世界,七宝池中,华开得见,阿弥陀佛。南无阿弥陀佛(一拜三称)"

第十五条, "万德洪名,能灭众罪。 果能一向专念,自然垢障消除"。这个名 号是万德所庄严的,所以称为"万德洪名" 啊。"名具万德",这个名字里头就具有名" 阿德。名字也可以"召唤万德",所以名字地可以"召唤万德",所以引名字嘛,叫谁就 方德,名召万德。你叫谁的名字嘛,叫我就 在字是万德所成的,里头即所 谁来嘛。这个名字是万德所成的,里头即 行德,所以叫这个名字,你就把万德都的 万德,所以就是说,你念佛就全摄佛的功 德成自己的功德,这是蕅益大师的话,这



好啊! 你念佛的时候儿, 这一句佛号, 也是 蕅益大师说的呀. 就是释迦牟尼佛所得的阿 耨多罗三藐三菩提的法呀. 就全给我们了。 这就全摄佛的功德成自功德. 阿弥陀佛的功 德. 你念这一句话. 就把阿弥陀佛的功德全 变成你自己的功德了, 所以这一句功效有这 么大呀!"能灭众罪",各种罪都可以消灭 呀。

"果能一向专念", 你果然能够"一 向专念"、"一向专念"这里头提出来了、 这"一向专念"是个重要的、修持的关键。 一个是《无量寿经》的"三辈往生"。不管 你是上辈、中辈、下辈, 共同的都需要的 一个条件是什么呢?是"发菩提心,一向专 念"。"一向",就是我一向就是如此,就 是一贯的:"专念",是专一的念,不是什 么都念,不是很杂呀;或者我虽然念的是佛

号,可是心里总不安,总是想将来我有机 会学点别的我才满意呀. 这都不够专哪. (要) 真正的"专念"哪! 你果然能够"一 向专念"。它不问你是不是达到"一心" 了,这个就跟《阿弥陀经》不同在这儿。 《阿弥陀经》是打一个突击, 克期取证, 规 定一个时期之内, 专心的修, 修到如果能够 达到了"事一心"或"理一心",这样儿, 最后一定能往生, 这是一个解释。那么, 再 进一步,就是比这个还可以放松一点,就是 "一向"、"一心不乱,专持名号"→九 不需要达到"事一心、理一心":达到"事 一心、理一心"你当然是好啊,那就可以你 生到了方便有余七啊, 可以生到实报庄严七 啊。不过咱们一般的都是到凡圣同居土, 那 不需要达到"事一心,理一心"。你只要一 心不乱的, 不是想这想那的, 很乱七八糟的 这么念, 是一心不乱的, 清清净净的、一心



一意的在这儿念。所以玄奘翻译的就是"系 念名号",心就在这儿,就这么念这个名 号。

所以《无量寿经》也是"一向专念". 就是一贯的,就是专念哪。也就是说, 你不 问自己能否达到"一心不乱", (达到)还 是达不到,都可以往生一。因为我们只要 求能生到"凡圣同居土",就已经是很了不 起了,就什么问题都解决了。如果你能够 念到"事一心、理一心". 那更好了! 所以 (对于) 往生有很多人误解了, 以为"念不 到一心不乱就不能往生",这个是一个理解 不深。所以夏老师说: "念不到一心不乱, 一样可以往生:不一向专念.他不能往生 啊。"就大体的、一般的情况(来)说就是 这样. 因为你必须要一定的修持嘛. 一定的 念哪,结这个净缘哪。而且这个"念",不



光是临终佛来接引, "果能一向专念, 自然 垢障消除",我这个心中的污垢啊、障碍 啊,都可以消除啊。"不但道心纯熟",不 仅仅是我这个道心的纯熟。为什么要教"一 向专念?"就是因为你要消除这一切障碍 嘛。你在要往生之前,你这个路上到处都是 路障,给你安排了很多路障,你走不过去 呀!安排了过去那个堵塞那个坦克车.安排 了种种路障,它也开不进来了,军车啊!所 以要把它(消除). (这都是)障碍呀。你 多念就消除障碍:那不但是消除障碍,而且 可以使你的"道心纯熟",你向道之心才纯 熟嘛。

我们修持就只是两件事情, 两件事情 其实说是一件事情,就是要"生处熟,熟处 生"一。我们一个生的地方,一个熟的地 方。我们熟是什么呀? 贪瞋痴哪. 为我打算



哪,这一些熟极了;打妄想啊,从来没有 说, 我现在要整顿安排一点时间我来打妄 想, 自然就是妄想; 那个贪心、瞋心、痴心 你压还压不住,那熟极了!这种"向道的 心", 我要来念佛, 我要来做功德, 来助 人, 利他, 这些心是"生"。没有那些各种 贪欲呀, 那个心那么熟, (那么) 自然而然 哪: (没有) 那个心那么真, 一切都可以不 管了, 连命都可以不管哪。所以一个是生 的. 一个是熟的。修行就是要转变. 把这个 "生处变熟,熟处变生"。要把我们这个道 心哪、菩提心哪. 这些种种啊. 慈悲心哪. 要念佛呀. 要持戒呀. 变成很熟啊。而这些 个世间, 这些功名富贵、妻儿子女, 一切一 切大家所熟的东西, 我们要变成生疏。这是 一个转换哪!

所以就是说, 你要欣仰极乐世界呀, 要



去修道啊: 厌离这个娑婆, 对于娑婆世界这 一些东西,不是我喜欢的嘛,这也就是"熟 处变生"啊,不然这正是我所贪恋的。所以 念佛可以使得你"道心纯熟", 生的地方变 熟了. 而且可以你的福和慧都增长啊。我们 这个福还不仅仅说的世间的这些享受, 出世 间也要福。出世间福很重要, 你要想亲近善 知识, 你(要)有这个机缘。有的是你没有 这个福报, 今天有道场, 就是参加不了: 参 加了之后你生病,别人都在那儿很好的听, 你在那儿牙疼,许多障碍啊。曾经王上师在 这儿的时候,对门住的那个(邻居)姓郝, 这个郝居士人好极了: (郝居士) 他后来就 有了经验了, 他有一次介绍人来见王上师 ---. 怎么也不成,总是说好了,到时候不 行。后来他总结了经验, 他要介绍一个人, 他先替这个人念多少多少遍的《金刚萨埵百 字明》,消除障碍:这么做了之后,就是成 功了,到时候他可以来。

这个"障"字很厉害. 大家有的时候是 怕受罪, 怕什么的, 有的时候它不一定只是 罪,它是增加障。增加这个"障"也是不得 了, 你不修持还好, 一修持到处是干扰, 阻 止你修持。你刚刚说, 我这个里头要多念一 点, 他偏偏单位上马上给你下达一个任务, 叫你赶个什么东西, 你计划落空了, 这都是 障碍。你要是很好的用功. 有福报嘛. 出世 间福, 所以你所需要的书就能得到, 你要请 的佛像就能请得到,好多很好的、种种的, 大家都是遇见善知识,都能遇见善友,获得 亲眷的菩提眷属. 这都是福报啊。你这一个 人念佛,全家给你反对,你这个就是障碍。 这种情形很多啊! 丈夫生气把她佛像扔出 来, 丢到好远去, 是不是啊, 要打架打不赢 啊。所以菩提眷属,大家都知道是很可贵的



事情,都是属于"福"。

出世间福也要啊,"慧"更重要了嘛。 我们这里说关键是"慧", 你要恢复你的法 身. 得到解脱你这个烦恼. 都是要靠般若 啊。你老念佛, 你福慧自然可以增长啊。更 重要的是临命终时,所以这个"一向专念" 意思就是你"信愿持名"。在前头"信" 哪、"愿"哪都提过了,实际上已经暗摄在 里头了。你只要能"一向专念"的人。他也 就从信愿出发的嘛。那么,这样在他临命终 的时候……这个往生不是你自己的力量啊! 尤其是在临终的时候,不是(平常)念佛的 时候。这个时候"四大分离"。非常痛苦: 心也是. 心力(是)极微弱的时候:这个时 候要是能念哪,不是你平常锻炼的成了如 此。所以很多人都以为我要锻炼到这一步, 那就不是易行道了! 是你能够达到这个佛来

接引的条件! 佛来接引. 也就是我常常说: 现在, 比方说一般是五百分考取这些大学, 我这个学校二百分就考取. 这个可以: 你如 果零分就考取,这个不可能。极乐世界这个 学校就是二百分能考取, 而取了之后, 没有 降级. 没有留班. 各个是爱因斯坦的水平的 毕业生,都要成佛嘛,是这么一个特殊的学 校。但是你这二百分还是得要的嘛,所以你 要达到佛这个愿力,来接引你呀,就是说你 果然是信哪、愿哪. 愿意往生啊。你在愿里 头, 你愿意来, 而且你还是在念佛, 一向是 如此。一向是如此, 所以这样在临终的时 候, 佛就和许多大菩萨和许多圣众和你有缘 的. 所以很多人这都证明了. 很多人在往生 的时候看见自己家里头过去已经死过的人跟 着佛一块儿来接了,大家来迎接,现在临终 人的面前。



是"慈悲加佑,令心不乱"哪!所以 《阿弥陀经》两种译本. 一种是鸠摩罗什 的,一种是玄奘的。这两句话是在玄奘法师 的译本里头. 在临终的时候儿。所以玄奘法 师为什么他要再翻译一遍哪?都是有原因. 这种大德时间都是宝贵的。鸠摩罗什法师的 翻译本,大家都愿意念,念《秦译本》。玄 奘大师,大家知道他翻译得准确、翻译得 好, 也没有谁肯念, 它就是绕口啊。但是他 还是要翻哪, 重要的就是加上了"慈悲加 佑,令心不乱。"是佛的慈悲力来庇护你、 来加持你, "令心不乱"! 这个"令"字的 分量很重, 叫你的心, 叫这个临终人的心, 是叫它不乱,命令它不乱;这个"令",它 不一定是命令,就是使得它。还有的经上 说, 佛在这时候入一个特殊的三昧, 而且让 这个亡者也入另一种三昧。这个亡者这个时 候于佛的加持入在三昧之中, 因此他就能念 了。

所以这个是靠什么?靠"他力"。往 生法门、净土法门是"他力门"哪。要说你 不相信"他力",只相信"自力",这个就 不够啊。他力是弥陀的愿力呀, 所以弥陀称 为"大愿之王"啊,"佛中之王"啊!他这 个愿力特别殊胜。你只要有一定的这种"信 愿持名",愿意往生,"发菩提心,一向专 念". 这些条件符合了. 在你这个最后的时 候, 佛就现在你前, 大众现在你前, 以佛的 力量(接引往生)。这个说得简单一点,别 的经上是说, 佛, 我这个《大经解》上都 有, 佛以这种三昧的力量, 使得你也入三 昧,这时候自然正念分明、能跟着念,那就 随着佛往生了。

是"接引往生",所以阿弥陀佛称为"接引佛"。我们修行者需要"发菩提



心、一向专念",得到的果实就是"蒙佛接引",蒙佛接引而得往生,靠佛力。所以"接引佛",是一个手捧着莲花,一个手是这么垂着的。这个莲花就是你这个亡者所要坐的莲花,给你送来了。这个手就是接引的,表示接你,佛的威力加被使你能去。

"往生极乐世界,七宝池中,华开得见阿弥陀佛"。所以一到极乐世界就不是父母所生之身了,就在莲花之中"自然化生",自然变化出来,就不是我们这种血肉的身体了,所以叫"莲花化生"。就是一生之后,大家都是三十二种大丈夫相。

这个就是说明,上面谈了很多很多道理,这就是具体的地方了。这一切都不二。 阿弥陀佛,也确实大家都共同见到了极乐世界,见到了阿弥陀佛。我们开始念佛就是开始的觉悟,这个觉悟与本觉相合,就直趋究

竟。那么,具体那就需要你"一向专念", 在临终就得到接引哪、往生啊。所以一个 教, 它一方面要跟你说明, 这是必然有一个 道理在嘛, 至理存焉嘛, 这是符合真理的, 你能够接受。不是像乌烟瘴气的动物, 它是 最高的、最奥妙的、最清楚的, 最正确的 嘛。但是还不光是它正确什么的就好啊. 你 还要能做得到啊!要做得到. 得怎么做啊? 所以(念佛法门)它这个很全哪,这是做得 到的嘛。你"一向专念",我下定决心,从 现在起, 我就(是)供(的)佛像也请来 了, 开始很好, 我就供上佛: 供上佛, 我就 从很小的一个定课开始, 我天天就念。他们 这个小孩儿都在念, 有的在中学时代, 他 现在上大学了, 这是一个。他中学时代转 换,一天他就是念到八万,念下来了。念 后来就转变了,现在功课很顺。(念公讲 到此处转头问身边的一个人, 镜头虽未显



示她的面孔,但是可以听到十分稚嫩的声音。念公问说:)"你今天念了多少了?" (那个稚嫩的声音回答说:)"今天念了 一万一千。"(念公重复了这一句:)"念 了一万一千。"(然后继续说到,)所以大 家都是要"发菩提心,一向专念"。将来就 是一个佛化的家庭,菩提眷属,大家一致。

#### 【注释】



李先生到了。念万德洪名就可以'召来万德',阿弥陀佛的一 切功德,就都召请来了。"

- 一〇九 莲公考订《秦译》"一心不乱"为"一心不乱,专持 名号",而与《唐译》"系念不乱"并无二致。由此显念佛法 门,以真信切愿,感他力冥加,而得往生不退之果。净宗妙 旨,和盘托出。
- 一一〇 莲公据《净土大经》"发菩提心,一向专念"为往生 必备正因,而言: "念不到一心不乱,一样可以往生。"但是 "不能一向专念,就不能往生"。"一向专念,人人能办"。
- "生处熟, 熟处生"是我们修持最重要的两件事, 莲公在其净土诗集《净语》中有一首《赠某居士十六首(并 序)》,其中有四句偈:"若问如何出爱河,只有弥陀念得 多, 念熟方能登乐土, 倘生不免堕娑婆。"由此可见, 对于念 佛人,佛号念得熟,方能登净土:佛号倘生疏,娑婆何以出。 这也是我们"生处熟,熟处生"的用功之处。
- 一一二 王家齐上师, 法名莲花正觉。近代藏密东传后, 首位 汉族金刚上师。藏传佛教宁玛巴第三十三代金刚大阿阇黎。亦 是宁玛巴第三十四代金刚上师黄念祖老居士的密宗衣钵传承上 师。

## 第十六拜

"一心观礼,极乐世界,德风华雨,妙香 天乐、泉池林树、宝网灵禽、色光声香、 遍满佛土,成就如是功德庄严. 增益有



情,殊胜善根,大愿大力,阿弥陀佛。 南无阿弥陀佛(一拜三称)"

这里讲到极乐世界的自然境界。"一 心观礼,极乐世界,德风华雨"。这个风是 "德风"啊,很清净啊、很温和,很舒适。 "华雨", 它没有下雨呀, 它只是风吹, 吹 到天上落华(花)。华很多, 华瓣儿一瓣 儿、一瓣儿下来跟下雨一样。华落在地下 呀. 随着颜色不同. 红的跟红的华瓣儿在一 块儿, 黄的跟黄的在一块儿, 自然在地下就 成了图案, 很美丽的地毯一样。你要踩上 去. 脚踩下去深四指. 因为它是软的。你踩 到哪个地方,这个华瓣儿下陷四指,这些软 的东西踩下去, 你起来(以后) 它又是平的 了。这个德称为"华雨",华下雨呀。它是 一天几次嘛,满地都是华瓣儿,而且华不是 乱杂无章, 东一堆西一堆呀: 是各种颜色组 成了很美丽的图案, 都是华所成的。

空气里头,空间都是微妙的香。因为它这个世界一切东西都是各种宝所成功的,因此它一切东西都是各种宝所成功的,因此它一切的一切。这个香有种种好的功德,能看,这个香啊,有这个香啊,有两种情况,一种写识,你现在心里清净你闻到特殊的香,你现在心里清净你闻到你说来了,有这个空行母来了,不人来了,你里也会香,就是这个香啊,花香啊。

"天乐",极乐世界到处都是,风吹的,树上都是有铃铛、有这种(铃),都会响,自然而然就奏乐。所以树、网子,树上都有宝网;屋子犄角上都有种种的悬的铃,叮铃叮铃,自然就是奏乐啊!到处是妙乐,天中很多演奏许多音乐呀。



"泉池",泉水的池,流泉的池子到 处都是。上面都是莲华、各种啊、"白色 白光, 黄色黄光……"所以《无量寿经》说 "随风散馥,沿水流芬",随着风都散布这 个香气呀:沿着河流的水,流水,流的是什 么呀? 流的也是香啊, 也都在放香啊。而且 这个水, 它妙就妙在这儿呀! 敦煌有一张 画. 画的极乐世界的游泳池. 多少头上有圆 光的菩萨在池里头游泳: 岸上坐着很多就是 游泳池畔在看游泳的,都是穿菩萨衣,头上 有圆光的;它(极乐世界)也是一样嘛,你 可以游泳啊、可以歌舞啊,都有嘛,那是清 净、是快乐。而且它这个泉油就是不可思议 呀!大家都在一个池子里头,可以随各人各 人的意思啊:有的人你喜欢这水只到你脚面 前, 浅一点, 对于你说就只到脚面; 有的人 希望深一些:有的人希望淋浴,从上往下 灌: 各种、各种、都是一个油子、随一切众

生的心, 所以这就微妙不可思议了! 这是什 么水能如此的聪明啊? 所以处处那都是阿弥 陀佛的心嘛, 不然他怎么能知道所有的人你 在想念什么, 而且马上就适应你, 处处是如 此。水出现, 演说种种的法, 显的、密的; 有的听的灌顶受位的:有的听种种的各种声 音。各种声音是你想听什么听到什么嘛:你 不想听, 它不是变成噪声! 我这个隔壁过去 有人放大喇叭, 这儿住着一个姓吴的就跟他 说: "你这个噪声干扰我。" (隔壁放大喇 叭的)他说:"我放的是音乐。"(吴姓邻 居说:) "不管你音乐不音乐, 我不想听的 时候, 你来叫我听到就是噪声。"是对的 嘛! 他不想听. 你放得这么大. 你说音乐也 不行嘛。极乐世界不是这样儿, 你想听就听 到:换句话,你想声音大就声音大:你不想 听. "有"都没有了。更重要的一点,就是 你所听到你马上"相应"。所以(不论)于

什么, 你就在那儿游泳、洗澡, 都是在进步啊! 所以(这)就是说泉池啊。

"林树", 所谓七宝树, 不是故宫里 看见的, 这样儿一个宝、那样儿一个宝、 金子什么什么合成一个树。那个树送给我都 不要! (念公说着就开怀大笑) 还不如我这 样儿的呢! 它是美得没法儿说了. 只能拿什 么珊瑚、玛瑙(做比喻),就说(七宝树) 它又光明、又清净,颜色又好看,像世间的 什么什么宝. 不是真的那种很机械、那种宝 来凑成这样儿一个盆景。那个盆景呆板的, 那就是有钱人的、俗人的一种愚蠢的享乐, 不是这样儿。它是黄金为地,那(是不是) 也讨厌极了? 金子又冷? 它不是, 它是柔软 的, 那个花踩上去, 没有花, 就是金子。所 以"黄金为地","其触柔软"嘛。不是我 们世间的金哪! 这个世间金有什么好处? 它



光色不会受一切的腐蚀。铁就要长锈,铁长 了锈多难看哪!铁锈难看极了. 腐蚀。但金 子从来不长锈, 永远光色, 而且一般都是金 色光明嘛。所以用黄金来告诉你, 你可以懂 得. 并不是真的又冷又硬那个黄金在那儿构 成一个地面哪。总之都是非常微妙啊。

七宝树, "宝网", 树上、房子上都有 七宝,种种宝、种种铃、种种乐器组成的网 子, 在那儿盖在上面。种种的摩尼宝, 种种 东西发光。它发光,它散香,出音乐,这一 切都是如此。"灵禽",鹦鹉、迦陵频伽、 共命之鸟等等的。这个色、光、声、香,种 种都有种种的颜色:种种颜色中又出现种种 的光:种种光中又出种种的颜色:互相交换 变化。这个刚才说了香,说了声,处处风 吹、什么什么都发出了微妙的音声。这个色 光声香是"遍满佛土", 到处都是一样的。

"成就如是功德庄严", 极乐世界是成 就了这样的功德庄严。这样的功德庄严做什 么呢?是"增益有情,殊胜善根",落实在 这一句呀。这一切一切都为了来"增益", "增"是增长,"益"是饶益,让有情众生 殊胜的善根得到了增长啊。"大愿大力"。 这是大愿之王:大愿而且形成了力量啊。成 了愿力呀. 所以是大力. 所以能够成就如是 不可思议的庄严哪,"阿弥陀佛"。所以我 们念到这个地方的时候随文入观. 就想到极 乐世界的情景, 色光声香, 种种花, 种种一 切一切的殊胜。

# 第十七拜

"一心观礼,极乐世界,黄金地上,宝树 行间, 莲华池内, 宝楼阁中, 发菩提心, 念佛往生,住正定聚,永不退转,容色微 妙,超世希有,咸同一类,无差别相,悉 是清虚之身,无极之体,诸上善人,皆由 一向专念阿弥陀佛。

南无阿弥陀佛 (一拜三称)"

"一心观礼,极乐世界,黄金地上"。 刚才说了"黄金为地"。刚才已经说了这是 一个譬喻呀, 世间上只有黄金可以拿来做譬 喻, 我们还可以稍微知道, 极乐世界的地是 如何的光、如何的明、如何的干净, 如何的 整齐。"宝树行间",它是七宝的树,都很 整齐,不是杂乱无章,一行一行都对正、排 得很整齐。这个树是七宝为树,这些都是。 七宝是作为形容词,不是那个很机械的, 把那些宝(比喻成)长得(像)那样儿的叶 子、那样儿的果子, (但) 种种都是超乎世 间的。宝树行间,在黄金地的上面,宝树 的一行一行里头,在"莲花池内,宝楼阁



中",这都是讲了四个地方。在地上经行 的,走着念佛的,坐着打坐的:有在"宝树 行间",在树的行里头,在里头围着这些树 中间儿穿行的、经行的:在"莲花池内", 有的在那儿沐浴、有的在那儿静坐, 在莲花 里头, 在池内嘛;"宝楼阁中", 宫殿楼 阁,七宝的楼阁之中,就有许多是"发菩提 心, 念佛往生"的人。这些(人)发了菩提 心又一向专念。"发菩提心,一向专念"在 前头出来了,这后头也有"一向专念",在 这地方儿凑齐了, 所以"一向专念"就两次 提出。

现在, 在这些地方儿, 在黄金地上、 宝树行间、莲花池内、宝楼阁中, 都有发菩 提心念佛得往生的人在那里,在那里是"住 正定聚"。这个"定聚",这是一个名词, 就(有)三种:一种是正定聚,一种是邪 定聚,一种是不定聚。"聚"就是聚合,也 就是类。我们把这个话分为三类,一个是正 定类,一个是邪定类,一个是不定类。这个 分类有好几种分法儿, 是不同的。这块儿所 介绍的是最普通的一种,对于我们来说也就 够了。我们所谓"正定"呢,就是一定可以 证、一定可以悟的, 这是属于"正定聚", 一定可以成就菩提的。"邪定聚",相反 的, 必定是不证悟的, 这阐提呀, 阐提他不 但不信, 他还在毁谤, 那在目前就确实他没 有这个可能性啊,这称为邪定聚。"不定 聚"是介乎两者之间。住正定聚,还没有成 功. 决定会成功的. 就住"正定聚"。那么 大家真正要是发了菩提心,发愿往生,那不 仅仅是到了极乐世界"住正定聚",在这个 世界已经是"正定聚"呀。所以这一点求生 净十. 发大心、发大愿的殊胜是不可思议 的,已经在"正定聚"里头了。所以《阿弥

陀经》: "若有人已发愿、今发愿、当发 愿. 皆得不退转于阿耨多罗三藐三菩提。" 阿耨多罗三藐三菩提, 他不退转, 他就是决 定可以成功了嘛, 所以这都是不可思议之处 啊!

"永不退转",往生极乐世界的人,每 一个都是永远不退转了. 所以这个就是往生 的特殊的含义。前头已经说了一个"寿命无 量", 佛寿命无量, 往生的一切人的寿命无 量, 到了极乐世界就没有什么叫做再死了, 这块儿又加上一个"永不退转"。不退转有 三个不退呀:一个是"位不退",就是地位 不退了;一个是"行不退",你的修行不退 了;一个是"念不退",我的起心动念,每 一念、每一念都不退了, 这后头的高啊。

"位不退", 到了极乐世界就位不退 了, 再不会变成凡夫了。在极乐世界的人



哪, 他不会再变成凡夫了。他(如果) 再 来. (那) 他是极乐世界再来人哪. 现在就 得说"呼图克图"—三了! 再来人哪, 不是 凡夫了, 所以称为"活佛"嘛, 呼图克图乘 愿再来。现在这些"呼图克图"是假冒的, 真的还是很可贵的。你要是到了极乐世界也 再来, 那也就相当于说, 那就是"呼图克 图"嘛. 是吧. 不会再堕为凡夫啊. 他"位 不退"了。

"行不退",都是发"大乘心",一 律都是要成佛的, 你不会再退为阿罗汉道, 只求证阿罗汉,没有这个因哪,也没有这个 缘哪. 都是以"成佛为因、成佛为缘"。 "行", 你的所行不会再退到二乘, 只想修 证到阿罗汉就为止,我自觉就算了,这些众 生难度。诺那祖师--四在母亲肚子(里)就 哭,后来人家问诺那祖师:"(上师)你在



佛(母亲)的肚子里头哭什么?""我哭众 生难度啊! -- "确实是难度啊!

有的人就退心,这么难度,我算了 吧! 像舍利弗, 他说算了吧! 有人跟他要眼 睛, 他就布施。布施之后, 那人拿到之后 (说): "你看, 你性子太急, 你也不等我 说, 我要眼睛, 我是(要) 左眼, 你挖给我 右眼有什么用啊?"舍利弗本想,我有两个 眼睛, 牺牲一个嘛, 他就可以活命, 我还可 以看东西嘛,没想到他说"错了"。后来一 想, 救人救到底吧, 那他把这(左)眼睛挖 了给他。把这眼睛挖了给他,拿给那人。那 个人一闻: "你眼睛是臭的. 不能入药。" 往地上一扔,拿脚一踩,把他眼睛踩掉了。 他说:"这个我不行了, 度众生我这不 行。"结果就退心了嘛。退心了(之后). 尘点劫都是声闻哪,再发大乘心已经发不起



来了, 再到释迦牟尼佛那才发大乘心哪。所 以退(了)很难(再进)嘛。你看他到了这 个程度, 挖两只眼睛还退了, 这就很了不起 了, 挖一只眼睛都了不起, 还肯挖两只眼 睛. 还退了。极乐世界就永远不会退呀!

"念不退"更高了,念念流入佛的智慧 之海, 念念跟佛的智慧相契呀, 那起心动念 就无有不合般若的时候儿了。所以到了极乐 世界能到这样儿的境界呀. 所以都是"不退 转"。又长寿无量、焉得不成佛!不成佛成 什么?是不是?老前进,"寿命无量",怎 么着有一天你成功了嘛,一切功德圆满了。

在黄金地上, 宝树行间, 莲花池、莲花 上头, 宝楼阁里面, 都是这些人。"住于正 定聚", "永不退转"的, 这些人"容色微 妙"啊!"容"是容颜,"色"是色相,是 微妙, 极其庄严。"超世希有", 超过世间



的,是极其希有啊。"咸同一类",大伙儿都是一致的,不是咱们这个世界,有这个皮肤,那个皮肤,这个种族,那个种族,互相歧视,要互相残杀,互相在斗争,互相压榨这样子。他是没有差别相了,平等啊。

"悉是清虚之身,无极之体",刚才 前头一段说过, 莲花中化生嘛。"清虚之 身",身体虽然是有,只是一个形色,它并 不是有血有肉啊, 像我们这样啊。所以, 他 吃饭也是"以意为食"。凡圣同居土还有吃 饭的习惯, 到了吃饭的时候东西摆到这儿, 他一看,一看就够了,所以他也不用大小 便。想吃什么东西(就)都来了,吃完了之 后, 所有吃的东西也不要洗盘子、洗碗, 也 不要有人给你管, 自然就没了。他还有这个 习气, 到时候儿还想吃一吃。所以这个习气 很厉害啊,只有到佛才把习气能去得净。所

以有些大德还有些毛病、习气, 这一点我 们要知道, 我们看他的主流: 有些属于习 气, 连阿罗汉都有习气。一个阿罗汉, 那个 恒河的女神跑到释迦牟尼佛那儿去告状, 说:"你这个弟子老骂我,他走过恒河,就 管我叫恒河小丫头儿。"这恒河神大概是 个女的,她说:"他轻慢我。"佛就说: "这样,让他给你道歉。" (佛)就叫他, 说: "人家不愿意," 佛说: "你应当赔礼 吧!"(阿罗汉)他就过去给人赔礼说: "恒河小丫头儿,我对你不敬。"释迦牟尼 佛说:"你看见没有?他给你道歉,他还管 你叫恒河小丫头儿。他并不是看不起你. (这) 是他的习气。他就是如此, 成了习惯 了。"所以这个习气也是如此嘛!

这个"清虚之身",没有这个(血肉之身),但是他有习气,还想吃吃东西。



"无极之体",我们(常常说的)所谓"有极";"无极"他虽然有这个形相,他并没有我们的物质这些东西这样子。所谓是无限的一个形啊,所以他这个就很微妙。一些说的一个形啊,所以他这个情用道教的一些之人。"清虚"呀,"无极"呀,利用父常为人。就是说明他是变化而生,不同于从外常,就是说明他是变化而生,不同于从常清上的一些条件,都没有这些个固定的、结构上的一些条件,都没有啊。

这些"诸上善人", (说到这儿我们) 就懂了, 我这一礼礼的是谁呀? 到了这儿才 把这个对象指出来, 我所礼拜是这些"诸上 善人"。这些诸上善人在什么地方? 这些 "诸上善人"就在极乐世界的宝树行间哪, 黄金地上啊, 莲花池里头啊, 宝楼阁中啊。



这些诸上善人都是因为发菩提心念佛又得到 往生的, 他们现在住于正定之聚, 不会退转 了。容色也微妙啊,也没有差别呀,"清虚 之身, 无极之体"呀。这一切善人我才顶礼 呀,这一拜就拜这些人。这些人是怎么到往 极乐世界? 再重复一句, 这引起我们的注意 了,这一些人"皆由一向专念阿弥陀佛"。 前头不是有了"发菩提心了"吗? 这儿再着 重一句, 都是由于一向在专念阿弥陀佛, 我 (在) 这儿顶礼。顶礼他们这个功德。这表 示自己应当学习啊。

下面,刚才是极乐世界的"诸上善人俱 会一处",其中多有"阿鞞跋致",下面就 要顶礼这些"阿鞞跋致"。

#### 【注释】

一一三 呼图克图,是清朝授予蒙、藏地区藏传佛教修行有很 高成就、能够根据自己的意愿而转世的人的封号。"呼图克" 为蒙语音译,其意为"寿","图"为"有",合为"有寿之



人",即长生不老之意。原是藏语"朱必古"之蒙语音译,意为"化身"。凡册封"呼图克图"者,其名册皆载于理藩院档案中,其下一辈转世,须经清廷代表(钦差)主持金瓶掣签仪式而加以承认。根据清朝理藩院的档册,乾隆至道光年间,共计有呼图克图一四六位。其中达赖、班禅、哲布尊丹巴、章嘉四位称为蒙藏佛教的四圣。达赖统领全局;班禅辅佐达赖而领后藏;哲布尊丹巴领漠北蒙古;章嘉领漠南蒙古。又,漠南蒙古以章嘉为首,实际上有八大呼图克图,是清廷册封的八位高僧。彼等各有领域及驻锡的寺院,平时常驻于北京,每年前往领域视察一次。

一一四 诺那祖师:西藏昌都地区著名活佛,且是首位正式将藏密弘传于汉地的活佛。诺那活佛出生即颖悟逾于常人,三岁时为恩达属境类乌齐诺那寺的吉忠活佛认证为是金塘活佛十四世转生,迎归本寺,并报请蒙藏院备案。诺那活佛汉地弟子甚多,其学有所成而弘化一方者包括前文中所提及的王家齐上师。

一一五 曾经有人请诺那祖师开示,问:"上师在母腹时,能否记忆前生之事?"祖师答:"记得很清楚,并在母腹即啼哭不休。"又问:"上师在母腹中为何啼哭?"祖师答:"哭众生痛苦与众生难度,并且度不尽;因在腹中啼哭,母亲认为我是怪物。"(摘录自《藏密六成就法诠释》之《诺那祖师开示录》)

# 第十八拜

"一心观礼,极乐世界,菩提树下,宝栏



楯边,闻妙法音,获无生忍,受用种种 大乘法乐,福慧威德,神诵白在,随意所 须, 应念现前, 一牛补处, 诸大菩萨, 皆 由一向专念阿弥陀佛。

南无阿弥陀佛 (一拜三称)"

"一心观礼,极乐世界,菩提树下, 宝栏楯边"。在菩提树、极乐世界最高的 树叫菩提树。那个广大、高大极了, 功德也 大极了。这个树你见色闻声,看见了树,看 见树的影子, 听见了它的声音, 你去观想这 个树,都得不可思议功德。可以得"三种 忍". 甚至可以得到"无生法忍"哪. 所以 这个树是极端的殊胜啊! 所以我们密宗很多 观想, 归依境啊, 观想很多坛城啊, 在菩提 树的上面。你念着、想着这个树,就得到无 边的功德。在菩提树底下, 在宝栏杆的边边 儿上, 闻了妙法, 证到了"无生法忍"哪。



证到"无生法忍",那就地上的菩萨了。 "证无生忍"。真正证无生法忍是八地的菩 萨. 再上就是九地、十地、十一地是等觉菩 萨. 十二地就是佛了。再说特殊一点. 十二 地是妙觉, 再佛、再高是十三地。所以到了 八地就很高很高了, 离佛就差一点点了, 并 肩了。彻证无生法忍的是八地的菩萨, 但是 初地菩萨就可以证。所以初地到二地、三 地、四地、五地、六地、七地所证的深度不 一样, 但是都可以开始证。到八地真正证了 无生法忍,证了无生之法。所以大家唱这个 赞"花开见佛悟无生"啊. 到了极乐世界花 开了就见佛. 见佛就闻佛说法. 闻到法音 哪,闻到法音自个儿就开悟了,"证无生法 忍"了。证了无生法忍不是个普通的事啊。 你马上是地上的菩萨啊, 那还得了啊! 所以 这是非常"顿"的法呀!



"受用种种大乘法乐", 所以地上菩 萨的法乐, 咱们是无法子想得到的。"福慧 威德, 神通自在, 随意所须, 应念现前"。 他这个福慧,有福有慧,佛就是功德智慧、 福报, 福慧这(些)方面都圆满哪。福也 圆满, 慧也圆满, "福慧威德"。这一些 "一生补处"啊,就不是八地菩萨了,那就 是像弥勒。释迦牟尼佛这个法都完了之后. 再到下面一个新的劫, 到人寿八万四千岁的 时候, 弥勒菩萨来了, 他成佛了。他是"一 生补处",现在已经在兜率在等了,将来他 也是舍兜率,降王宫,然后出家、得道、成 佛、转法轮、最后般涅槃,这是"一生补 处"。

这些"一生补处"的菩萨, 所以他的福 慧、威德、神通自在,这一切"随意所须, 应念现前"哪,心里想到哪里,就(是)心



一动(就)都现前哪。这是"一生补处"啊,如弥勒一样啊,这样儿的大菩萨。现在虽然是菩萨,是"一生补处"菩萨,就是补佛位了。等于说你已经当选了,但还没说来,你已经当选了,但还要的结果,你已经当选了,但还会你不是别人,下一届的总统不是别人,就是它们来了。所以下一届的总统不是别人,就是这样,这是弥勒了,但他还没有就职,就是这样,这是"一生补处"。

这"一生补处",是怎么成为一生补处啊?"皆由一向专念阿弥陀佛"呀。所以十地菩萨都不离念佛,这一生补处菩萨也由于念佛啊,念阿弥陀佛啊。所以我们不能把念佛看得是很浅哪,所以这一种概念,我们必须要把它端正过来。这一切,连"一生补处"的菩萨他之所以成为(一生补处)都

是由于念(佛) 哪。底下我们都要讲, 文 殊、普贤都在发愿要往生净土。文殊是大智 慧. 七佛之师. 他也发愿. 还有谁的智慧能 超过文殊啊?都在求生净土啊。而且是最下 的下根也可以去呀. 也就是说最严重的病人 患了绝症, 病入膏肓都可以治。最高的像文 殊、普贤这都不屈才呀,他们也要去。什么 能够这么广泛哪? 一切都不屈才, 一切都可 以救? 这两头儿! 所以当老师的就是怕学生 水平不齐。水平不齐, 你讲得低了, 高的不 爱听: 你讲得高了. 低的听不懂。老师不怕 别的,就怕学生水平不齐。极乐世界这个水 平再不齐, 也到了极点了嘛, 都能救度啊! 不可思议呀! 所以我常说, 这些功课, 从幼 儿园到研究院是一个课本儿啊。只有佛法可 以,就一句阿弥陀佛,你真的这么念下去, (这一生决定往生、作佛。) 这个就是礼拜 刚才(讲的)一生补处的菩萨。(下面)



这个在礼拜什么?礼拜那个在方便(有余土)、(凡圣)同居土两种。刚才那个都在实报庄严土、常寂光土,这主要是实报庄严土,这一切。

# 第十九拜

"一心观礼,极乐世界,道场、楼观、讲堂、精舍,诸往生者,方便同居,或乐说法,或乐听法,或现神足,或在虚空,或在平地,随意修习,无不圆满,菩萨圣众,皆由一向专念阿弥陀佛。 南无阿弥陀佛(一拜三称)"

这底下就是要来礼拜在"方便有余土" 跟"凡圣同居土"的这些圣众。在极乐世界 已经生的这些圣众,我们要观想、要礼拜, 尊敬啊。他们都成功在我们之前,这是将来 我们的同修啊。你去了之后,这不就是同修



吗?是不是啊?我们将来的同修,所以要结 缘哪。

"方便有余土",是你在这一世已经断 了见思惑. 或者到了极乐世界之后断了见思 惑,你生在方便有余土。它是在凡圣同居土 之上,又在实报庄严七之下。实报庄严七是 菩萨, 菩萨要破尘沙惑, 还要破无明。所以 菩萨他在实报庄严土, 也部分的可以证入到 常寂光土, 这是最高的啊。真正佛就在常寂 光七。所以四七、极乐世界分成四七。但四 土也不是划分得界限分明, 也是融会、融合 的, 所以很特殊就在这儿。"方便有余"是 断了见惑、思惑。凡圣同居七. 极乐世界叫 做"凡圣同居净土";现在我们在这个世界 上, 在娑婆世界, 我们这个七就是凡圣同居 土。咱们不都是凡吗?咱们这儿有圣啊,就 在五台山, 文殊就在五台山哪。



在文化大革命之前, 有人亲见文殊, 一个福建和尚。这是两个人说的就不会有 错,一个(是)通愿法师一,通愿法师在 比丘尼(里面),现在在国内是第一位了, 很有道德. 她那时在五台: 再一位是圆彻法 师一, 他是福建人, 他们那一个福建的同 乡告诉他, 他赶紧追那个和尚, 他没追着。 这个福建和尚, 他到了五台之后, 他很恭 敬, 他三步一拜。现在像(他)这种的人就 很少了, 三步一拜, 三步一拜。拜到(总 共) 五个台吧, 他走了一半的样子, 看一个 地方,一个小门,山上那个洞洞门上,写 了一个"金刚洞"。他说这个名字(很殊 胜). 就走进门一看. 哦! 里面很大啊. 有 道场, 很多大殿, 还有藏经楼等等, 很多很 多出家人。两种服装,一种是和尚服装,一 种是喇嘛服装。五台山是两种啊, 有和尚、 有喇嘛。那么他就走进大殿,走进大殿很怪



呀,这个大殿有一个台子,没有供佛像。因 为没有佛像, 他就没有顶礼, 空台台。但是 他围着那个台子转了三个圈儿, 这也是一种 礼节。绕啊,绕这个三匝,也是个礼节,就 没有顶礼那么恭敬就是了。他说怎么上头没 有佛像,很奇怪,这个地方怎么没有佛像? 他预备走出来到别处看看,看看那个藏经 楼、看看别处。当刚走到这个门口、刚要出 去,后头出来一个小沙弥喊他:"什么什么 法师!"叫他。"哎呦!"(心想说,) "他还叫我?"他这个回头一愣,"这儿怎 么有人知道我呀?我一个人刚来"。(小沙 弥)他叫他,他说:"我师父叫你。"后来 跟那小和尚走进去,就看见一个老头,看见 (后) 他就很恭敬的顶礼。顶了礼之后, 老 和尚就说呀.远来不容易.给他一个座位。 就把那个座位给他。他就跟老和尚说:"你 这个地方很好, 我跟这儿(在这儿) 挂单



吧?"老和尚说:"你的因缘,你还是得回去,我这儿不能留你。"他说:"老法师呀,你这儿怎么大殿上没有佛呀?"和尚就说:"我这里用不着啊。"这是禅宗的话,有相佛,与汝不相似"。但是现在我们还是老老实实你把佛像拿去供。(念公说着就爽朗地笑起来了。)我们懂得常这也不着。听了禅宗的话,我就不供了,那也还是"粘住"在那一边。

后来和尚不留他嘛,他就请老法师开示。老法师就写了几句话给他,他记住了。继续走,他没有丝毫感觉有任何特别,他也没有拜。他后来就是不行了,天黑了,不能下山,不行,危险了。正好有一个西藏人就在那块儿住,不是出家人,但是他就在那儿住:走到他那儿.那人就留他.说:"你

不能走了, 你走了之后很危险, 你就在我这 过夜吧!"他就留下来。留下来就招待他吃 晚饭, 两个人就聊天儿。这个和尚就问他: "你们这儿有多少和尚哪,一共?全五台 山哪?""这五台山怎么算也不到几百人 哪,"他说,"有人要供千僧斋呀,我们把 所有的人都找来也凑不够。"这和尚说: "不对,不对!我知道一个地方,那儿一个 地方就七八百, 你们还有其他地方, 怎么凑 不出一千人?"这个人说:"我在五台山. 我怎么不知道啊?我当然清楚不够,从来是 不够的。"两人就争起来。(一个说:) "我亲眼见(的)。"(另一个问:)"你 在什么地方?"(他就说:)"我在什么什 么地方, 叫什么什么。"那人说: "没有这 个地方啊。"他说:"怎么没有?""我查 书给你看。五台山导游的、老的地图,各个 方面,没有这个名称,没有个金刚洞。有几



百个和尚(在呢),那它怎么会没有呢?" 大家都愣住了,这怎么回事儿?僵持不下。 住在那儿的那个人忽然说了句:"你恐怕是 碰见文殊菩萨了吧!"

这句话一说完,他本来是预备吃饭的, 他"啪"一下子眼泪也下来了, 饭他不吃 了, 坐不住了。他开头儿再去拜, 又从头儿 三步一拜、三步一拜, 拜到那儿天都亮了, 怎么找也找不着了, 找不着啊。找不着以后 他就来到庙里头, 把这件事情告诉他的福建 同乡,这个同乡就告诉了圆彻法师,这话是 圆彻法师也就在我这儿跟我说的。(圆彻法 师)他一看,他说你这个一定、一点不会 错,决定是文殊。因为写的那四句话呀,它 是可以横看, 可以直看。横看是个表面的意 思,直看又是个意思。直看就是说了文化大 革命以后的事儿, 也告诉他"将来佛前要没



有灯啊, 庙里无有僧啊"。(圆彻法师)他 接着就说。我去追这个人。他追没追着。这 个人已经下山了。这就是见到了文殊啊。

现在还是这样儿, 文殊还是在那儿一 接一送啊。去的人他都接, 就是大家看了不 认识。这件事情和古代的那个事情都有很类 似之处。所以这不就是"圣人"跟我们在一 块儿吗? 雁荡、天目都是几百阿罗汉哪! 浙 江的雁荡和天目五百阿罗汉. 这也是圣啊: 还有不断的有佛菩萨来化度, 来这个世界, 也是圣。但是跟极乐世界不一样,大家不容 易见着, 见着也不容易认, 而且很少很少。 就不像极乐世界和"诸上善人"、"阿鞞跋 致"到处都是,天天可以见面。这个是不同 之处。

诸上善人共会, "凡圣同居"只是一 个方面。本质就是他们是"凡圣同居净",



是"净土";我们是"凡圣同居",我们是 "秽土", 污秽的"秽", 我们是"凡圣同 居秽"。所以我们这个往生是容易的,是从 凡圣同居转到凡圣同居, 但是这就好像还是 一层楼, 不是变成方便有余了。但是你是从 凡圣同居的脏的这一头儿, 换到了清净的那 一头儿。可是到了清净那一头儿, 它那块儿 自动的变化和高级的方便有余、实报庄严、 常寂光打成一片哪, 跟这边不一样啊。所以 这个搬家就是容易了, 你不需要把很多东西 运上楼,一推一转移就过去了。这个是容易 之处, 是从凡圣同居秽土, (转到)还是凡 圣同居, (但) 它是净土。

那么我们现在就是在顶礼什么? 顶礼极 乐世界这个"道场"之中、"楼观"之中、 "观"也是楼阁的意思、大的建筑:"讲 堂、精舍",这一切往生的人哪。在方便有 余土,凡圣同居土,或者喜欢说法,可以大 家凑在一起, 他说大家听: 或者喜欢听法, 正好大家凑在一块儿;或现神足,他现种种 神通啊。"或在虚空,或在平地"。这个凡 圣同居在平地的多呀, 方便有余都有种种神 通, 那他就是在虚空之中。"随意修习, 无 不圆满"。随他自己意思. 想怎么修习都可 以呀,没有不圆满的。这些"菩萨圣众", 所以我们要注意这个地方, 他没有说别的圣 众. 是"菩萨圣众"啊! 凡是同居七的. 凡 是方便上的都是菩萨呀. 不是人哪, 不是阿 罗汉哪;都是发"大乘心"的人哪,都是菩 萨呀! 这是"菩萨圣众"啊! 但是他现在断 惑的水平只达到这样儿的水平. 所以就是说 只能在方便、同居。"方便"是(方便)有 余, "同居"是凡圣同居, 但是都应该称为 "菩萨"。这些菩萨都是因为"一向专念阿 弥陀佛"。普礼我们未来的同修啊。



#### 【注释】

一一六 通愿法师(一九一三至一九九一年),比丘尼,俗姓翟,名尧臣,祖籍山东。曾皈依中国近代名师谛闲老法师,一九四〇年从慈舟老法师出家,法名通愿,号妙体。曾任五台山佛教协会副会长、山西省佛教协会副会长、中国佛教协会常务理事。一生简朴,志坚行苦,广为僧俗称颂。一一七 圆彻法师(一九二九年至二〇〇四年),(别署)春明一衲。(文革前)在五台山五年,研习、整理数百部佛经,饮誉于中原佛教界。一九八二年至一九八五年,受聘为"佛学研究部"研究员,与其他三位法师一起主持工作。在日常事务中,一直协助赵朴初老会长工作,经常接待各国佛教团体、友人的来访,代朴老起草一些重要文件等。一九八六年,福建名刹闽侯县雪峰寺恭聘其为首座,获朴老批准,离京赴任。

# 第二十拜

"一心观礼,十方世界,示现广长舌相, 说诚实言,称赞无量寿佛不可思议功德, 欲令众生闻彼佛名,发清净心,忆念受 持,皈依供养,所有善根至心回向,随愿 皆生,得不退转,乃至无上正等菩提,恒 河沙数诸佛。

南无阿弥陀佛 (一拜三称)"

再下. 第二十了. 普礼十方的佛<sup>--^</sup>. 所以现在不仅仅是礼极乐世界了. (还要) "观礼十方世界",十方虚空啊,中间儿有 无穷的世界。在十方世界之中都有佛呀. 他 们"示现广长舌相",十方世界的诸佛在示 现广长舌相。三十二相里头有这个"广长舌 相",释迦牟尼舌头吐出来之后,舌头能 整个儿挡住自个儿的脸。我这个舅父是"南 梅一 "呀,他也有一个异相,他这个舌头 伸出来能舔到自个儿的鼻子尖儿。所以他一 说法. 大家都很拥护的. 称为"南梅". 讲 经很多, 也有著作, 所以(人称)"南梅北 夏"。佛的广长舌相就是能自覆其面。现在 《阿弥陀经》里头,"十方的佛现广长舌 相"。这个广长舌相就大了, "遍覆三千大 千世界"。这就是说,不一定我们要看舌头 要这么大, 就是佛所说的音声啊, 说法这个 "法音"哪. 这个法音能够遍满三千大千世



界。所以十方的佛示现这样儿的广长舌相, 使得声音贯彻到三千大千世界。

"说诚实言"哪. 所以佛都是没有妄 语. 最真实的话呀。这个诚实言是什么呢? 都在称赞哪, 称赞我们的无量寿佛的不可思 议的功德! 所以阿弥陀佛是十方佛都在称赞 哪, "名闻十方", 十方的佛都在十方各 个、自个儿的三千大千世界,对自己的一切 有情在演说阿弥陀佛的功德。为什么要演说 啊?"欲今众生闻彼佛名",愿意自个儿本 土的众生, 愿意十方的众生都听到阿弥陀佛 的名字。听到了这个名字. 大家就发起清净 的心,我们不是一种染污的心哪。所以很多 使人动心(的)哪,是些染污的东西。现在 是闻到佛名, 闻到这个道场, 大家发起了清 净的心哪。"忆念受持", 阿弥陀佛这样儿 的功德. 就忆念阿弥陀佛的功德. 这样儿大

慈大悲、大愿大力,这样子;一向住真实慧,大智慧呀,来为众生啊,救度啊,"忆念"哪。而且要"受持",要接受、要执持、要修持,要"皈依"。我们应当依止,依靠阿弥陀佛。

我们要"供养",我们这个"供养", 大家现在,一般大家供养只是局限在交一些 钱哪, 献一些东西啊, 上供啊, 这样作为供 养. 这也都是供养. 但是更好的供养是"法 供养", 所以"一切供养法供养最"。"法 供养"是什么? 你就是"如说修行"就是最 好的法供养. 你"发菩提心"是最好的法供 养。所以不一定就是要献这些啊, 摆这些供 品、摆些什么(的)。我以前在这些(事 情)上也是相当执著,从河南回来以后就变 化了,这些就看得是很次要了。所以这个供 养是要有法供养。所以有人说,别人来送这



些东西、来结缘也是一种好心哪,你应当……我说,我是让大家把这一般的、这一种的供养变成法供养,不就更好吗?法供养的功德大得多啊!所以我们供养也是如此,对阿弥陀佛供养也是如此,财物供养是不如法供养。"如说修行","依教奉行","发菩提心,一向专念",这是真正的"供养"。

你看,"皈依"、"供养"底下就 (是)"所有善根至心回向",所有我这些 善根以至诚的心来回向。回向什么?就把我 的一切功德,都把它回转向于求生极乐。 生极乐这个"求",不是个人的享受。所以 我就说,有人求佛就愿意现在得佛保佑,一 切平安,一切吉祥,发财,升官,死了之后 我要到个好地方去,比别人还好;就是活的 时候要好.死的时候要比别人好。只是一个 为自己的打算,这个就往生不了极乐世界。 极乐世界所要求的是利他呀!我要度众生啊!不是就是为自己,都想到自己。这个你 是可以得一点福,佛可以满你的愿,但求往 生就不可能了。它是大乘法,它都是大乘, 大乘都是利他,不是阿罗汉。



#### 大事啊!

再结合自己来说, 我们多少生中, 这 一切,我们有多少亲眷。今生有亲眷,过 去生中也有亲眷哪。今生对于亲眷的爱护种 种的, 你前生对于你那个亲眷同样是那样儿 (爱护)。中间儿不过是隔了. (如同)演 戏, 那场戏下了, 换了这场戏, 你就把那个 全忘光了, 实际是一回事嘛。你今生如此, 来生你这场戏完了之后又换戏了, 你这就全 不管了? 这些人里有很多在地狱中, 在油锅 那儿受罪, 盼望他的亲人来救度。而我们正 是他所盼望的人哪!别人还没有这种可能 啊!那么我们就要很快的来成功.我们才能 去救他,才能满他的愿哪。所以这么一想, 我们就要精进了,我们不能够(懈怠)。实 际真是这么一回事儿。

那么,这样儿的话,"随愿皆生"。

我们是闻了佛的名,闻了佛的功德,才"忆 念受持"。佛就是多生多劫为了众生种种的 勤苦啊、成就啊, 因此我们也愿意来救度。 往生我们得到不退转。往生一定"三不退 转". 乃至得到"无上正等菩提". 乃至于 成佛呀。底下,十方的佛是这么在劝导众 生,这些佛有恒河沙数那么多。我们在这儿 一起、一同顶礼, 顶礼十方的佛。所以它这 个法就是"广大"啊!是不是,大家看看时 间很短. (文字) 就是不多. 但是你这里所 礼拜、恭敬、赞叹的, 各个方面都是很重要 啊、很深刻呀. 而且很"广大"呀。

#### 【注释】

一一八 在原始录影中,讲解至此处,有人问念公: "要不要休息一下?"念公很坚定的说: "我们讲完这个,讲完这个再休息。我们就不多了吧,把今天要讲的讲完了再休息。我看时间够不够。"念公随时随处,保持勤苦坚毅的修学态度,于这一处细节亦是体露无遗。

一一九 梅光羲老居士,字撷芸,江西南昌人,生于清光绪六



年(一八八〇年)岁次庚辰。梅氏为洪都望族、书香世家。民 国十年(一九二一年)前后,出任山东省高等监察厅厅长。他 在济南新西门大明湖畔,组织佛学社,设佛学讲座,定期讲法 相唯识之学。在台湾讲经弘法的李炳南老居士,就是当时梅老 座下的学生。梅老第一部唯识学的著作《相宗纲要》。此书 出版于民国九年(一九二〇年),欧阳竟无先生为之作序。这 本书是把唯识学中最繁琐的名相,如"三时教相"、"五位 百法"等,一一加以解释,首尾相贯,极有系统,总计条目 一百五十二条,相当于一部法相小辞典。

# 第二十一拜

"一心观礼,四维上下,称赞本师,于一 切世间,说此易行难信之法,劝诸有情, 至心信受,护念十方念佛众生,往生净 十. 恒沙世界一切诸佛。 南无阿弥陀佛 (一拜三称)"

再观礼, 就是"恒沙世界一切诸佛"。 这一切佛他(们)是在赞叹咱们的本师释迦 牟尼佛呀。"四维上下",东南西北称为四 维,上下就是中国"六合之内",这是一个

"六合"嘛。四方,(又)有上有下,不就 六方了吗?四个角儿就都包括在里头了。就 不用说十方, (只是)"六方"。所以在秦 译的《阿弥陀经》就是六方佛, 六方就够 了。实在印度文是"十方",玄奘(法师) 翻译的就是十方。那四个角儿, 鸠摩罗什 (法师给) 省掉了, 六方够了。所以夏老师 会集也是保持了六方,没有十方。但是把 "慈悲加佑,令心不乱"这一些摄受进来 了。四维上下,"称赞本师",称赞咱们的 本师释迦牟尼佛。称赞什么呢? 称赞本师在 这一切世间哪, 在这样的世间里头, 种种的 世间、一切的世间,来说这个"易行难信" 之法。这个"难信"是一切世间都难信的 法,不光人信不及,天比我们聪明得多,他 也信不及呀; 高的天也信不及呀, 色界天、 无色界天, "一切世间难信"的法。释迦牟 尼佛(于一切世间,说此易行难信之法)。



"劝诸有情,至心信受"。四维上下, 称赞本师说这个法,这是所顶礼的第一点。 第二点, 十方的佛自己都在劝这一切有情要 "至心信受"啊。这是难信的法,十方佛都 在那儿帮助劝导众生, 你们要好好的信受 啊,对于释迦牟尼佛所说,要至心、至诚的 心来相信,来接受啊,相信释迦牟尼佛所 说。而且十方的佛都在"护念十方的念佛众 生"。所以我们在念佛、我们不但是本师释 迦牟尼佛在护念我们, 你是他的好学生啊: 阿弥陀佛在护念你,因为你想去呀,你要去 求学呀: 十方佛都在护念你呀. 这个十方佛 都在护念十方的念佛众生啊! 就是你这个真 正发心念佛的人, 你得到十方佛的护念! 这 就使得你能够成功, 能够往生净土。所以这 样儿的诸佛遍满于"恒沙世界", 我们在遍 礼恒河沙那么多世界的一切的佛,这就广 了! 我们就要礼他, 和我们关系也如此, 他 称赞我们的本师, 劝大家好好儿接受本师的教导, 而且护念一切的念佛的众生。所以这一种, 我们在礼拜, 在恭敬佛, 这就在拜佛, 这就是功德。你知道这个佛的功德, 增加咱们的信心哪, 我们不是孤立的。(念公讲到这里对面前听众酣然而笑。)

所以有很多人总觉得,我在外面参加一个地方,人非常多,道场非常盛,这个小少非常多,道场非常盛,这个么,非常有名气,很热闹,天天再有建筑什么没好。这没关系,香烟缭绕。这没关系,货啊,你这儿是"十方之佛之所护。"是清净,你这儿是"十方之佛之所护。"是,所以我们所贵的是山林中的佛法,自一个那里,山林中的佛法和城市里的佛法是不可得,一个就是要广泛的结缘哪,热闹啊;这两个不可得着



哪!大家都要知道啊!你要去忙乱之后,种种忙乱了之后,正果法师一向话,他说你认识一个人,他就在你的脖子上挂一根绳儿。挂了根绳儿之后,他不定什么时候,他就来揪一下;你也不知道他什么时候高兴,有了绳儿(嘛),他要揪你一下。你挂太多了,这个刚揪完一下,那个再揪一下,老有人揪你,你就麻烦了。

所以说现在,我觉得要避免这个热闹, (避免)这个(让别人)老揪一下。但是 (如果)我们互相为了说净土法门,为了巩 固大家的信心,宣传正法,这个就是再辛苦 也是应该做的,这个要分开。这些事不是被 揪,是我主动的。尽量避免被人揪,不愿被 人拉着鼻子走。我也有我的计划,这一些事 跟我计划、在我计划相合,我尽力去做;因 为年岁有限了.这跟我这个计划不合的我尽



量避免哪,不能舍已循人哪!能够做的,那 个力量也是不多, 我们只能是踏踏实实的做 几件对于佛法、对于众生有益处的事情。所 以希望大家要护持, 希望能做的事儿做成。 每一件事做成是不简单的, 都是好多好多障 碍。

## 【注释】

一一八 正果法师(一九一三至一九八七年)四川省自贡市 人。俗姓张,十九岁,从中江县寿宁寺广渠和尚剃度。二十一 岁,受戒于成都文殊院。先后就学于重庆华岩寺天台教理院和 重庆北碚汉藏教理院。在汉藏教理院曾从太虚习佛六年。毕业 后, 留校任教。一九五四年, 任三时学会研究室主任。又应中 国佛学院之聘, 主讲佛学。一生从事培育僧材的教育工作, 曾 担任中国佛教协会第一副会长、北京市佛教协会会长、中国佛 学院副院长,北京广济寺住持。

## 第二十二拜

"一心观礼,经云:当来经灭,佛以慈 愍. 独留此经. 止住百岁. 遇斯经者. 随 意所愿, 皆可得度, 是故我今至心顶礼,



广大、圆满、简易、直捷、方便、究竟,第一希有,难逢法宝,《大乘无量寿庄严清净平等觉经》。 南无阿弥陀佛(一拜三称)"

"一心观礼, 经云", 经上说, 这就 是礼拜我们这个经了。"当来经灭",这也 是经文哪,以后佛经都是要灭的,这个经叫 做《法灭尽经》。所以有人说, 你们佛教也 是要消亡的。我说我们佛教从来没有说要赖 在世界上不走, 我们早就说过了要灭尽的, 第一部灭的是《楞严经》。所以我现在是比 较着重这两头儿啊. 一个是(第一部)要灭 的,一个是最后存在的,这是两头儿。第一 部要灭的是《楞严经》,现在已经看出来 了. 最有名的学者他们都在做文章. 说《楞 严经》是假的, 这种学说现在还没有破尽 哪。所以是有两派啊, 你看现在虽然都这么

说,圆瑛法师还是做注解呀,这是一派呀;而像吕澄,他就是《楞严百伪》考,从一百方面来说都是假的,这也是很有名的学者。学者"解而不行,增长了邪见"哪。他们后来这一批人,湖北他们这一些人,还有王恩洋什么,又要说《华严》也是假的等等,因为跟他们那个抵触了。

小始终顿圆, 法相唯识。小始终顿圆 这五时, "小"是小乘; "始"是开始说 大乘; "终教", 大乘法终了; 而"顿", 特别了, 刹那成就了; "圆"就是圆满哪, 圆教。他拿这个"始教"的观点来反对"圆 顿教", 所以他们错误就错误在这儿啊。 。 所以他们错误就错误在这儿啊。 。 然是最多你证阿罗汉。到了"始教", 你可以成佛, "阐提不能成佛"; 大家听过 这个话, 阐提不能成佛。而"终教"就不这



么说了, 终教就是说都有佛性, 阐提也具如 来智慧, 所以阐提也能成佛。这不就矛盾 了?当然是成佛需要三大阿僧祇劫。而"顿 教"就不一样了. 顿教说刹那间可以成佛; 迷就是众生, 悟就是佛, 一悟就是佛啊, 什 么叫"三大阿僧祇"呀?"圆"那更是圆 融. 圆含一切。因为对象不同. 说的法就不 一样。(比如)这数学老师, 你现在讲欧姆 定律, 你给初中讲, 就是代数式子, 电压电 阻之比等于电流, 代数式子, 这是常数。你 要到了高深之后,实际上就不是这(样) 了, 是微分的式子了, 微分的电压除微分的 电阻等于电流,都是变化的,瞬间时时在 变。但是你把这个要给那个刚开始的学生, 没法儿懂啊,这种矛盾是必然的,这是教师 的巧妙。所以你不可以根据我这个初中学的 代数式,说你大学念的、你那个不对,你这 个跟我不一样。现在这些人犯了这个毛病!

所以种种的病,卢胜彦的病,就财色的心没断,拿这个心出发,在这儿坏佛教。像吕澄他们这些都久学成了偏见,这样的一些毛病,所以各个的毛病都成为障碍。

经,将来《楞严经》是要灭的,所以首 先有人反对呀。将来慢慢地就越说越多了. 他们的这个(言论)占上风, (久而久之) 大家都说既然(是)假的,谁还念哪?必然 会灭呀。所以这个不能抬杠, 也不要担心, 而且自然佛说在前头了, 现在这个趋势也在 那儿了。所以在这种情况之下,还有一部经 最后、最后还留下来的,就是我们的《无量 寿经》啊。我曾经怀疑过,我说《无量寿 经》很深哪,这样的经啊,到了末法的时候 啊, 众生只有十岁的平均寿命了……我们是 "减劫",寿命是在减;现在我们的寿命在 增长. 这是个特殊的现象。我是. 我也没有



什么……我就是自己这么猜啊,可能是一个"中兴"的瑞相,人的平均寿命增长了。按减劫说,每过百年人寿减一岁。最近呢,看来是人的平均寿命在增长,也正好跟西藏的传说,密宗的传说"佛法要中兴于世界",这两个有不谋而合的地方。现在姑且我们先这么看,这是一种中兴的瑞相。

所以大家能够长寿这是很重要的。在 我年轻的时候,要是说快八十岁的人还能 这么想,那就没有了。六十岁都是人搀着, 两个人架着,老太爷了。那他们现在, (念 公指身边坐着的男众居士, 然后说, 公指了指身边坐着的男众居士, 然后说, 像他们(这个岁数现在)还能当小伙子, 会 去那都当做老太爷了。寿命长了, 这是 好现象, 这个是中兴, 不是老长的。到纪个 好现象, 人只有十岁。所以那个劫, 我们 的时候, 人只有十岁。所以那个劫, 我之间 来来的劫是"刀兵劫"呀, 就是人和人之间 不能见面,都是互相要杀,都互相怀疑:我 不杀掉你, 你就会杀掉我, 所以见(面)我 先动手, 先下手为强。每个人都是想先下手 为强, 所以就杀光, 人类自相残杀, 杀光, 所以是"刀兵劫"。到了那个时候了. 最后 人类消灭呀, 只有极少数的人可以过去, 等 待换下面的一个劫了。那么这个时候还能念 《无量寿经》啊? 《法灭尽经》里头说得 很好, 佛说人类这个时候, 法运在这个时 候,就像那个灯,油灯要灭的时候、蜡烛要 灭的时候, 忽然间特别亮。所以人死的时 候, (就像) 夕阳无限好, 那也是"回光返 照",特别好看。人快要死的时候,忽然间 神志清楚. 会说很多很多话. 然后他就咽气 了, 也是"回光返照"。这个是整个儿的法 运的"回光返照"。所以最后这一百年。人 类的聪明智慧能接受《无量寿经》. 就是 (如同) 它这个蜡烛快要灭了反而比平常更



亮,因此他能接受了。那么能接受呢,还有很多人得度。这个再过去,会念"阿弥陀佛"就是阿阇黎,金刚阿阇黎。别人不会念四个字了。再过去就没人能念,空中现几个字,你还能念还能得度的。最后都没有了,那就法灭了,法灭尽。

经了, 以至诚的心来顶礼这个经。这个经 是"广大、圆满、简易、直捷、方便、究 竟",是"第一希有,难逢的法宝"。正因 为如此, 所以我要来顶礼这个经啊, 最后还 来度众生。"广大",这个经的内容是普度 一切,这个内容是广大,上至极深的《华 严》的"十玄",以及人天乘, (下至) 娑婆世界众生如何种种的造恶啊: 所以, 从人天乘一直到圆教的《华严》, 无所不 包. "广大"。所救度的众生(是一切皆得 度),许多大菩萨不听闻此法都退了。这 (部经)十分"广大、圆满"。

(有了)这个经, (众生)他就不再需要(其它), 所以这一部经就够了。有的经给你很大的启发, 但是整个儿在修持上你不见得用得上啊。《金刚经》和《阿弥陀经》都是家喻户晓, 但是很多人就是知道了



《金刚经》, 你能够理解, 也可以"随文作 观". 也可以随着"文字般若"来练习着 "观照般若"。有的像"应无所住而生其 心",这个众生就是办不到的了。我们所能 做的,只是像"如梦幻泡影",这个你把它 看淡一点哪,这个众生可以做得到。这个 "无住生心", 那要到登地菩萨他才做得 到。登地的菩萨、登地以前这"三贤位"、 只能在无住的时候就是无住,不能生心:在 生心的时候,只能生心,就不能无住。而 "无住还生心,生心还无住",要登地的菩 萨才做得到。所以你知道了这个经、(《金 刚经》),知道这个殊胜。但是对于众生来 说。他这里头(要能够)得到法益,就不是 能够跟生活打成一片, 跟一切一切随时随地 都能用得上,只能用得上其中很浅的一部 分。"一切有为法如梦幻泡影", 你看到这 个如梦如幻哪, 当然这个对于很多人就够

了。这一关他就没有破,他对于"一切有为法"他正是津津有味。但是你把这个破了,不怎么样啊,你就是看了"如梦幻泡影",你顶多就是不作恶,作点善,还是不出这一般都是不作恶,你怎么才能出六道啊?一般都是要竖出,那要断见思惑,那很难哪!所以方便不够啊。又要有方便,又要有理论,又要有实际,又种种的圆满,那就是《无量寿经》是圆满哪!

这么圆满的一部大法,它又是很简单嘛,《无量寿经》并不很长,一本就完了。而且是你念、只要念六个字啊,再简单没有了,小孩儿都能念。所以很多小孩儿就念哪,照着念"南无阿弥陀佛"。而且直截了当,你念的是什么?就是你"自心"哪,你念佛你就"此身已在含元殿",直截了当;你就是"本尊",禅宗、密宗都在里头了,



所以也是"广大、直捷"呀。这个始觉是合 本觉的. 所以"直捷"。珠子放光就照珠子 本身,多么直捷。手电灯就照到外头去了. 向外面去寻找, 自个儿是什么反而没照着, 外头很亮, 远处很亮, 这就不一样了嘛。 "方便",度生来说都可以,最容易。简单 的说,就是一个最便利的方法,称为"方 便",这是通俗的说法、解释。"究竟". 方便的东西往往就是, 有的人说"方便出下 流". 但是这个它是"究竟"嘛. 它又"方 便",又"究竟",彻底呀,不是"出下 流"。不但"不是出下流",而且是"究 竟". 是最彻底的成就。所以对于这部经这 些赞叹之词,就是"广大、圆满、简易、直 捷、方便、究竟,第一希有,难逢法宝"。 这些话都是"如实"说的,不是感情的关 系。夏老师, 我会集了这个经, 我就用一些 美丽的词句来赞叹一番, 那是不行的。所以

我们就是要用理智代替感情,一切都不是感情出发呀。

这个"第一希有难逢法宝"是谁呢? 就是《大乘无量寿庄严清净平等觉经》。在 这个地方, 我们就是顶礼这个经。这个经题 也就非常"殊胜",是两部现成的经题凑在 一块儿。《大乘无量寿庄严》这是一部经, 这是《宋译》. 最后翻译的: 《无量清净平 等觉》是汉朝翻译的名称。所以把《宋译》 的名称搁在《汉译》的名称的前头, 自然而 然成了这么一个名称。成了这个名称之后, 就说这是大乘的法,人法喻都有了。这个法 是都广泛救度的,不是小乘。"无量寿"这 就是我们的本体, 彼土的佛, 这是人。"庄 严清净"是法,"大乘"是喻,"平等觉" 又是佛。这个意义,这个经题要讲起来可以 很深, 而且很自然。所以这部经, 是我们



三十二拜顶礼的对象。所以经是可以供的、可以礼拜的。在日本我到处都看见《南无妙法莲华经》,有好多日本人就念《南无妙法莲华经》(经题),念经题都是有功德。这个地方拜这个经,刚才拜了佛,拜十方佛,这个地方拜这个经。

## 第二十三拜

"一心观礼,一乘了义,万善同归,凡圣 齐收,利钝悉被,顿该八教,圆摄五宗, 横超三界,径登四土,一生成办,九品可 阶,十方诸佛同赞,千经万论共指,宝王 三昧,不可思议,微妙法门。 南无阿弥陀佛(一拜三称)"

这个拜法门,这个也很重要,就(是) 赞叹这个法门。如果对于这一段弄清楚了, 我们对于这个净土法门也是"万牛莫挽"

哪. 一万个牛拉你也拉不住了。"一乘了 义. 万善同归. 凡圣齐收. 利钝悉被. 顿该 八教, 圆摄五宗, 横超三界, 径登四土, 一 生成办, 九品可阶, 十方诸佛同赞, 千经 万论共指,宝王三昧,不可思议,微妙法 门", 赞叹这个念佛法门哪。所以大家应该 啊,对于自己这个念佛应该深信、还应该欢 喜呀! (欢喜) 自己能够信这样儿一个法 门, 能够遇到这样儿一个法门哪。这个是 "一乘法",这在佛法之中分类,这是最 高的了。一般都是"三乘法"呀,阿罗汉 (声闻)、缘觉、菩萨,这叫"三乘法"。 "乘"是做个譬喻呀, 你就是有叫(作) "车子"(的工具)。你要有一个交通工 具, 你以什么为交通工具呢? 是不是啊, 做 个譬方. 小乘、大乘都是譬方。小乘者. 就 是说是你所运载的小嘛:大乘者. 大的列车 可以运载无穷的人啊。这个"一乘",最后



说的《法华》是典型的例子,是一乘法,它 不是三乘啊。它这里有个譬喻, 火宅喻。就 有人说,读《法华》就好像读故事,他不知 道这个故事之中都是说了极深的法。

这个火宅喻就(是)说,是一个父亲 有些儿子, 这(些)儿子不很听话, 在房 子里贪玩儿。这房子里头很多毒蛇, 很多虫 虫, 很多不好的东西, 而且房子着火了。父 亲喊儿子出来, 孩子们在里头, 贪恋里头不 肯出来, 所以火宅是这个譬喻呀。这父亲就 跟他孩子嚷嚷: "你们快出来, 我外头有一 个好玩意儿,有羊的车,有鹿做的车,有牛 的车,你们出来可以玩儿这些车。"孩子们 听到有这些车,纷纷都跑出来了。都跑出来 了,房子烧了,孩子们得救了。先是父亲在 那儿喊有三个车,就是譬喻这三乘法,那个 羊车是阿罗汉, 那个鹿车是缘觉, 那个牛车 是菩萨。实际上并没有这三个车,父亲是不 是说了瞎话呀?没有!出来之后.父亲很高 兴, 儿子都被救了, 首先是儿子被救了。但 是他给大家一个什么呀?给了大家每个人一 个大白牛车, 方广平正, 其疾如风, 种种的 庄严, 超过孩子们所能够想象、理解的那些 个羊车、鹿车! 所以这个就是譬喻. 那三个 车子是三乘法,是佛的一种"权说"。因为 孩子不肯出来, 所以就这么说, 你孩子能够 听话出来了。既然出来了, 听了父亲的话, 父亲所给你的东西超过你所希望的。大白牛 车, (譬喻) "一乘法"。都是大白牛车, 就都是叫你成佛。所以"一乘法"就是都成 佛的法,不是小乘法啊。现在东南亚他们小 乘法,和这个大乘法是有差别, (而且)是 相当大的。

"了义", 佛有"四依", "依法不依



人, 依义不依语, (依智不依识, ) 依了义 不依不了义", 这叫四依里头的。佛的教, 刚才说, 小教、始教、终教、顿教、圆教。 刚才说不同嘛. 有的没有说成佛. 有的说三 大阿僧祇, 有的说阐提不能成, 有的说阐提 也能成。在这许多不一致的地方, 你是听哪 个经的话呢? 佛早就告诉我们了, 你要听那 个"了义教", 依止那个"了义"的教, 不 依止这个"不了义"的。都是佛经, 所以现 在也是, 都是和尚, 或者是都是活佛, 他们 说的东西你听谁的呀? 常常会有矛盾哪. 所 以有矛盾是很自然的事情。但就是你要知道 哪个是"了义",哪个是"不了义"。什么 叫"了义"?说诸法实相的是"了义"呀. 它没有谈到诸法实相是"不了义"。"不了 义"的, 你就是这两个如果不同, 那这个 "不了义"的不要听, 听"了义"的。虽然 两个相反, 那就舍弃一个。那么现在, 我们

这个法门是"了义"的呀,所以蕅益大师说,我们这个"能愿所愿、能念所念、能生所生",种种没有一个不是"实相正印之所印"哪。都是实相的正印所印出来,完全都是合乎实相的。所以我们这个本体,我们是以什么为体呀?以什么为体就是以"实相"为体,《大乘无量寿经》,本体就是实相。所以这是一个"了义"的法门,"了义"的经典哪。

"万善同归",入这个大海呀,所以世界的一切河流完全都要归到大海里头啊。你行一切善,你最后如果这个善要得到了果实,就是你流到了这个阿弥陀佛的大愿之海。这是"万善"真正得到了归宿啊,万善所同(归的)、最理想的归宿就是这个,以这个一乘的愿海作为归宿。所以文殊、普贤都在求生极乐啊。



"凡圣齐收", 凡夫跟圣人都收。所 以一个法, 有的是刚才说适合于凡夫, 不适 合于圣人:适合于圣人,不适合于凡夫:而 这个法是圣人、凡夫都适合啊。十地菩萨. 地地菩萨都不离开念佛啊。说到凡. 凡到 什么程度? (凡到) 五逆都可以往生啊。还 (不止如此, 畜生) 都可以往生啊。过去有 很多记载, 夏老师就(遇过)一个老鼠往生 了。他在闭关的时候, 他也是穿着和尚式的 那两个大的鞋, 坐着念, 起来穿上鞋就绕, 绕佛。一个老鼠, 夏老师起来念佛, 这个老 鼠就跟在后头: 念完佛, 回来坐下之后脱了 鞋. 这不是两只鞋摆在这儿嘛. (中间) 这 儿有个空档. 老鼠就坐在这儿。起来之后老 鼠跟着转, 你坐下老鼠就坐下, 习以为常 了, 天天如此。一天夏老师起来之后(去) 走、老鼠没有跟。夏老师(心想)说:"今 天怎么不动?"就想惊动惊动它,还都做一 点声音,好像你恐怕是睡着了? (还是)怎么?还不动,觉得有点不同了,再一观察,往生了,端坐,坐在那往生了。所以动物一样可以往生啊!

还有庙里头那个鸡, 跟着和尚绕佛。 有一天,忽然间鸡叫了一声,飞到窗户边 儿上, 提起一只脚, 金鸡独立呀, 打太极拳 不有个"金鸡独立"吗?金鸡独立,鸡会这 一招儿(招数),提着一个爪子,也就是它 冲着西. 提起一个爪子. 单合掌. 鸡不能双 (手) 合掌, (否则) 它(就) 没有脚(站 着了)。金鸡独立,提着一只脚,冲着西叫 了一声, 化了(往生了)---。所以畜生也 跟着念佛, 也(可以)往生。这个救度之普 啊,大家要知道,所以这个恩德啊!而且说 众生同样有佛性啊,我们不能小看哪。不能 看见它现在不会说话,不会什么,它同样有



灵性。而且那些个灵, 鸽子就比我强啊, 你 从南京(把)通信鸽、把它坐飞机装来,你 把它(在)这块儿放开、它(能)自己飞回 南京。它从磁的感觉、地磁的感觉, 它能知 道辨别这个方向。这比我聪明啊. 我不可 能。一个地方我就找不到,有的时候,第一 次去. 第二次要找还是很费事。

所以"凡圣齐收,利钝悉被",不管你 是利根、是钝根。确实根器有利有钝哪. 有 的法适合于利根; 有的法钝根也行, 但是利 根就不想修啊:而这种法利根、钝根都适合 修啊!"顿该八教",佛法可以分为八教, 就是藏、通、别、圆。"藏"就是小乘; "通教"是小乘和大乘共同的教, 叫通教; "别教". 专是讲大乘法的称为别教: "圆 教", 《法华》《华严》是最高的教。藏、 通、别、圆是四种,还有顿、渐、秘密、不

定,又是四种,就八种了,称为"八教"。 "顿教"就是顿法,刹那即可以成功的是顿 法。"渐教"那就要三大阿僧祇劫、三大阿 僧祇劫是无数的劫呀. 是要经过无数的劫才 能成功啊,三个无数的劫啊,是"渐教"。 "秘密",就是没有说,许多很高深的东 西, 言语不能表达了。譬如像禅宗, 许多他 没有明说, 没给你说破。还有很多禅宗开悟 之后, 我是感谢老师, 我不谢谢他别的, 我 只感谢他不给我说破。要自己参哪! 所以 "从门入者,不是家珍"哪!眼睛是看的, 耳朵是听的,这都是门,从门进来的东西不 是你自家的宝贝,要从自己心中流出, (这 是) 宗门的主张啊。这"八教"(之中), 这就是"秘密"。"不定",就这个不是单 纯的只属某一类, 可以有这种性质又可以有 那种性质. 称为"不定":有很多它是可以 变化的,包括的因素比较多,就称为"不

定"。所以把一代的时教可以分为这八个方面。但是这个称名法门,这八个方面的这个教都包括在内了,所以叫"顿该八教"。

"圆摄五宗",禅宗一花五叶。在印 度一代就传一个, 衣钵, 传了就得衣钵, 释迦牟尼佛的衣, 释迦牟尼佛的钵, 表示这 是证明啊。得到衣钵,一代传一个,一代传 一个。那达摩是王子,是王子出家。我看见 过一个王子出家,大概是不丹的王子在西藏 出家了, 他跟着亲尊活佛到重庆给大家修 法, 跟着活佛, 仪表很好, 确实不俗, 啊, 王子。所以不但古代有,现代有啊,王子出 家。有很多人在那儿给(王子)他顶礼,不 大如法, 因为师父在, 不(应该)给别人再 顶礼了。有很多人有时候他只想到一个方 面, (王子)确实很庄严。(以上是)"顿 该八教"。"五宗"呢,就是这个,达摩是 王子, 达摩就是看见东土有大乘气象; 印度在我们的西边, 他所谓的东土就是我们的国家。看见我们这儿有大乘的气象啊, 拿着衣钵就到中国来了。谁知道跑到梁武帝(那儿), 梁武帝不理解呀; 到北边, 北边也不理解, 所以就在嵩山少林寺面壁。后来碰见二祖, 就传。传到六祖, 到了六祖这一花五叶, 这才大(盛)。所以衣钵——不再传了, 可是广泛的(传法了)。

"五宗"就是禅宗的五宗。这"五宗"就是临济宗,现在最广的是临济宗,所以"临济宗"。一般说"和尚你是""临济宗。"第二个多的是曹洞宗。"第二个多的是曹洞宗,曹洞宗在中国虽然是有,衰微到极点了,日本还很盛,所以日本是曹洞宗。第三次仰宗,(第四、五)云门宗,法眼宗,这个就名存实亡了,过去都是极盛。所以现



在. 国际上把禅宗认为是中国的. 对于我们 是个光荣,实际都是印度来的, 达摩传来的 嘛. 不是我们自己的。把道教和禅划归中 国。这个道教,现在这些气功师哪里是道 教?不是,道教的糟粕都没有,只能称为气 功师、养生家而已,不是老子的东西了。一 个姓潘的, 他说是圣约翰毕业, 父亲是个银 行经理, 他就没有结婚, 也没有工作, 专门 研究《易经》。法国的一个道教代表团来了 之后, 到了上海找不到人招待, 哪里找道士 去呀? 经过文化大革命, 道士也衰极了。就 把这个潘先生请去了, 陪着他们座谈哪。他 就问他: "你们道教怎么样?" 他当然说不 出来了, 道教现在没有了。法国人很惊讶, 怎么搞的? 道教这么好, 你们国家的东西, 你们这儿没有了! 人家惊讶极了!

老子、庄子这都是(在)中国, 所以我

们正是因为有老庄、有孔子, 我们佛教的大 乘佛法在中国接受得很好, 就是如此。就是 这个基础很好,有这个基础才能提高啊。孔 子在《易经》(《易经•系辞》)上, "无 思也,无为也",无思无为;"寂然不动, 感而遂通",在寂然不动之中,一感就通 啊. 这跟佛法很近了。正是因为有咱们中国 这些圣者, 所以我们中国的古老文化是光明 的! 现在有些谬论, 说中国的文化不行, 要 学西方, 全盘学西方。方励之也是谬论, 这 都是对于中国的文化认识不足啊。应该那很 好发挥的! 不是东方文化没落了、不行, 一 直不行啊, 而是一贯的没有受重视!

这里讲到"五宗"啊,这个就是禅宗的 五宗,然而在念佛法门里头"圆摄了五宗" 啊,这就是把禅宗的这五宗就都在这一句佛 号里头了。正好是蕅益大师所说的,禅宗

一千七百则公案,都在这一句佛号里头。只 要你老实念哪. 就在里面哪。有人问莲池: "如何融通禅宗与净土?"莲池大师说: "若待融通是两物。"如果等着去融通,那 就是两个东西了, 他不答复你如何融通, 他 说如果需要融通那就是两个东西了。那么现 在就是, 本来就是一个, 干嘛要融通呀? 实 际就是这样儿一句话嘛. 所以禅净本来是不 二啊! 但是到了现在这个"斗诤牢固"的时 候. 大家就是要"门户之见"哪. 所以有很 多很多是"门户之见"。产生了"门户"。 禅宗就是反对其他的宗, 密宗也反对, 都是 一样门户之见。在禅宗, 我是某个师父, 我 就反对你其他师父的一些禅: 密宗也是如 此。各个这样, 所以"斗诤牢固"啊, 现在 就是这样。一句佛号是"顿该八教、圆摄五 宗"。

我在二十岁的时候, 那天不是说嘛, 那个郭兆明. 他说是去看见台湾的情况. 他 说中国的一千多年的佛法不是正法。我说。 这是我在十七八岁的时候的思想。(我那时 候)就是看到这些大居十、大和尚还是勾心 斗角,还是机心哪,宗派呀,种种概念哪, 世间这一些考虑一点不减少。我(当时错误 的想法)就跟(郭兆明)他那一句话(一 样), "那个佛教不灵了,没有用"。念了 佛之后,就都是到这个水平有什么用啊?没 有用。所以产生一个错觉。(我)在二十岁 的时候,大学三年级,寒假考完之后,看到 《金刚经》,那就是醍醐灌顶了,这个"安 乐"啊. 那个"轻快". 是没有法子形容 啊! 这就明白呀: "不是佛法不灵, 而是大 家对不起佛法。"

这个"无住生心", 当时我就体会了



一个, "无住生心"凡夫办不到啊, 刚才不 是说了吗?你要到地上菩萨才能办得到啊。 可是刚才我说(念佛)这么殊胜,要讲出点 道理来,不能就(口头上)说好,不行啊, 要有点道理,是不是?这道理(就是)"无 住生心"哪。怎么(回事), (我当时)就 觉得你这个念佛, 你什么都不想, 就念佛 了, "阿弥陀佛、阿弥陀佛、阿弥陀佛、阿 弥陀佛、阿弥陀佛,阿弥陀佛"……别的都 不想了. 别的就无所住啊。没有住在工作 上,没有住在地位上,没有住在金钱上,没 有住在男女之间上, 所以一切事情都"无所 住"啊。也没有住在什么要成佛、要什么什 么的,都没有。法上也"无所住",就是 "阿弥陀佛、阿弥陀佛……"可是这句佛号 不断,这个心是生生不已,是没有断灭,没 有死啊。所以"无住生心", 你在这念佛里 头, 那时还没有现在这个明白, 是自个儿这

么琢磨的,觉得这个是可以这么去达到啊! 实际上这个想法是对的。当时并想,如果要 是念咒就更好啊。为什么会更好?你这个想 是我有佛字。但是现在(对)初机来说,还是 有个佛字,你起恭敬心哪!那个时候儿就是 要全放下,连佛也放下。我那时候儿的想 法,佛也放下。佛也放下,你有个佛字就去 大容易放了。你那个咒,连佛也放了,真 的无所住啊,可是此心还不乱哪。那是我第 一次看经,纠正了我的错误。

所以这样来看, 六祖就是在"无住生心"上(开悟的)。第一次, 他是在客栈里头, 给客栈里头挑柴送柴。第二天客人跟那儿念经, 他在旁边儿听, 第一次就(是)这个, 听到"无住生心", 就问他: "你这是哪来的?"(回答说,) "黄梅"。他就要去黄梅. 大伙儿就捐钱给他。他还有个老母



亲, 买些柴, 买些米, 让人家照顾母亲. 他 就走了。到了五祖(那儿),碰见之后,这 (是) 机缘, 五祖给他说法, 又是说到"无 住生心",没有说完哪,但他就第一遍听到 这儿, 他就超过神秀。神秀能够讲"十二部 经论", 五百个人, 人人都知道有神秀在, 当然他得衣钵, 我们无份, 威望非常高啊! 这么一个苦力, 还不是和尚, 在庙里做工, 南方人,少数民族,那个五祖管他叫獦獠、 蛮子、文盲。他就是"无住生心",就得衣 钵嘛,他真正的开悟了。"五宗"不就这么 出来的吗?那么五宗就是这么出来的,你念 佛人你自然而然,不知不觉就"暗合道妙" 嘛。不管你是谁呀. 老太婆. 你只要这么念 去, 阿弥陀佛、阿弥陀佛, 你把这些东西都 放下了,这一句老"净念相继",就暗合 "无住生心"嘛。所以有的时候叫"明合道 妙",这是"暗合道妙",他不知不觉就合 了道妙。明合跟暗合都是合嘛,所以不可思议呀!也就是我们为什么说"圆摄五宗"啊?这就是(像上面所说的)。当然这个真正要说,那佛与佛才能究竟,我只有体会到这个地方。

所以"八教、五宗"都在一句佛号之 内呀!是"横超三界"。我们刚才说。那 个虫子横着一咬就出去了, 别的法你要竖着 咬啊,这横着咬。"径登四土",极乐世界 不是四七吗? 常寂光七、实报庄严七、方便 有余士、凡圣同居土。一登就登四土啊, 直 (捷) 就登了四七啊! 你登了凡圣同居七. 那个凡圣同居土跟常寂光土也不是隔裂的。 所以生凡圣(同居土),就是时间嘛,你现 在还没有断惑, 到了时间, 你一定是要登常 寂光土。时间是人类的错觉嘛, 所以不要在 时间上把它看死了。(说完这句话, 念公超



## 然而笑。)

"一生成办", 所以现在有很多(人) 在这个地方还是不大懂, 有人说密宗是一生 成就,净土正是一生成就啊。我曾经问过贡 噶上师. 现在学密的人他是有意的标榜自己 呀. 来压低净上宗啊. 我就说: "往生净土 算不算密宗的即生成就?"贡噶上师很负责 任: "你说的是哪个净土?"后来, 贡嘎上 师的汉话说得非常好, 我们这个对谈很畅, 话稍微说得慢一点儿。他直接用汉话说。比 人家翻译强得多, 经过翻译, 七折八扣了。 他说: "你是哪个净七?" 我说的: "我是 西方极乐世界净土。"(贡噶上师说:) "那就是即生成佛。"到了极乐世界就是 "一生补处",没有再要别的生了,最后都 成佛嘛。这一生完了,那一生就是这一生。

"九品可阶", 你可以生到九品。但

是上品上生是什么情况啊?上品上生,你 当时随佛就到极乐世界,就可以分身到十方 的世界听法, 得种种陀罗尼, 你就可以到十 方世界, 变现种种的身去救度众生。上品上 生是大菩萨啊! 当然这个不是很容易的. 这 种上品上生都是戴角虎的事情嘛, 有禅有净 上的人才能。"十方诸佛同赞"。刚才我们 拜了十方的佛, 十方的佛都在赞叹这个法门 哪. 这"易行难信之法". 劝大家信受嘛。 所以十方诸佛异口同声,都出广长舌相,遍 覆三千大千世界,说诚实言,在那儿劝大家 呀,在赞叹这个法门呀。"千经万论",多 少部?一千部经、一万部论、都给大家指明 方向啊, 共指啊。

所以法相宗,这在中国第一代祖师是 玄奘,第二代(祖师)是窥基。玄奘就翻 译了《阿弥陀经》,窥基是第二代,他就做



过《阿弥陀经》注解, 叫做《阿弥陀经通赞 疏》。这次净空法师也印出来了,三种,把 《弥陀疏钞》《弥陀要解》和《通赞疏》 (印出来了)。他这个用心我知道啊, 就是 你看看, 唯识的人他这不(也是)作这个净 土宗的注解(吗)! 忏云法师来, 他看了这 个《通赞》. 他觉得不很突出. 他觉得唐朝 人(窥基法师)比不上莲池(大师)和蕅益 (大师), 他这个用心是好的。如果我见 着. 我就跟(净空法师)他提一提. 把这 四个印在一块儿, 把那个《圆中钞》印进 来, 《弥陀疏钞》《弥陀要解》《弥陀圆中 钞》. 底下再印上窥基的《通赞疏》。窥基 的《通赞疏》就是这个作用,你这个法相宗 的祖师, 他在赞叹净土呀。所以现在法相宗 很多人, 他们轻视净土, 这就是忘本哪!

"宝王三昧",念佛三昧称为"宝王

三昧", 这是个"王三昧"呀。(念公举着 手中的《净修捷要》油印本子, 对着面前的 居士们说:)"所以你这个(本子)翻过来 就是《宝王三昧忏》。"这个忏就称为《长 寿忏》, 也称为《宝王三昧忏》。就是这个 念佛三昧称为"宝王三昧",它是宝啊,宝 中之王啊, 所以说是王中之宝。"宝王", 既是宝又是王, 你怎么说都可以。总之, "宝"和"王"两个字本身就说明问题, "王"是高出一切, "宝"是最可贵的, 最 可宝重啊!是这样儿的三昧呀,"宝王三 昧"呀。还有说许多三昧,有的三昧能消 瞋, 有的三昧能消贪, 有的三昧能消痴, 有 的三昧能消过去的业,有的三昧消现在的 业,有的三昧消未来的业,只有念佛三昧消 一切, 所以是"宝王三昧"。所以有的时候 你不广读经论,就这么自个儿随便听听、道 听涂说, 好多是有害的东西。自个儿再辗转



传说, 误人误己, 所以我们要把它弄清楚。

"宝王三昧,不可思议,微妙法门"。 "宝王三昧"是不可思议的"微妙法门", 这个微妙之处是思想与言语所不能及的,称 以称为"不可思议"呀。所以《华严》称为 不可思议"呀。所以《华严》称为 不可思议;《阿弥陀经》里头也有不以《 严经》《阿弥陀经》《无量寿经》,就是 本、中本、小本的区别;《华严》是大本, 《后辈寿经》是中本,《阿弥陀经》 本、《华严》,大家都说经中之王啊, 之最尊的了,《阿弥陀经》也是如此。

## 【注释】

一二一 "化了":指往生了。念公有一次讲解"莲公关于念佛的一段开示"时,为大众援引了黄打铁念佛往生的公案,其中就使用了"化了"一词。具体摘录如下,念公说:"古代有一位黄打铁,只会打铁,不识一字。拉风箱时,南无阿弥陀佛······,打铁时,也是南无阿弥陀佛······。三年之后,站着说了四句偈:'叮叮当当,久炼成钢。太平将至,我往西方'。说



完后站着'立化了'。"

一二二 释迦牟尼佛的"衣钵",念公早年在《抉择见》中, 为大家介绍了他的朋友林文铮先生当年亲见"释迦牟尼佛的 '钵'和六祖的肉身"的真实故事。现摘录于下,念公说: "佛的衣现在是找回了,钵却找不着了。(一九一六年至 一九二七年任北京大学校长的) 蔡元培的女婿(林文铮先生) 当年还见到这个钵。佛的钵很殊胜, 佛成佛的时候, 四天王天 每一位天王献一个钵给佛, 天王是有分别心的, 都希望佛用他 的钵。四天王都把钵给了释迦牟尼佛,佛到底用哪个钵好呢? 用这一个的, 其他三个会不满意。所以释迦牟尼佛把四个钵弄 在一起一压, 合成一个钵。四个钵合成的痕迹还看得出来, 这 是(林文铮先生)他亲眼见的。他这人是留学博士,刚从国外 回来,他很淘气,看见六祖的肉身,就跑过去跟六祖说'六 祖,你好啊!'他摸了六祖一下,吓了一跳,六祖的肉身还有 弹性, 跟活人的一样。这两件事是他亲口跟我说的。当时这个 钵是在南华寺, 文化大革命以后恐怕就没了。到了六祖, 衣钵 就不再传了……" (林文铮老先生,是我国近代著名的美术理 论家和评论家。一九七八年完成鲁迅先生著作《中国小说史 略》的法文翻译工作。梁秋实老先生有一篇文章《影响我的八 本书》,其中有一段回忆,可以作为林文铮老先生亲见六祖衣 钵的佐证之一。梁老写道:"三十八年我在广州,中山大学外 文系主任林文铮先生是一位狂热的密宗信徒, 我从他那里借到 《六祖坛经》, 算是对于禅宗作了初步的接触, 谈不上了解, 更谈不到开悟。在丧乱中我开始思索生死这一大事因缘。在六 榕寺瞻仰了六祖的塑像,对于这位不识字而能顿悟佛理的高僧 有无限的敬仰。")



## 第二十四拜

"一心观礼,弥陀化身,从闻思修,入三摩地,反闻自性,成无上道,修菩萨行,往生净土,愿力宏深,普门示现,循声救苦,随机感赴,若有急难恐怖,但自皈命,无不解脱,万亿紫金身,观世音菩萨。

南无阿弥陀佛 (一拜三称)"

今天一上来,第一段就是拜观音菩萨。 这一共连着五个大菩萨,观音、势至、普 贤、文殊、弥勒。所以这个里头我们关于五 个大菩萨的礼拜、赞叹,也让我们产生了理 解,这个菩萨他怎么(有)如此殊胜的功德 呀?他的功德最主要的在哪一方面哪?而且 这五段加上前头的本师释迦牟尼佛和极乐世 界的阿弥陀佛,这七个都是成就的果人哪。 所以我们有的时候,在碰见这个佛菩萨的纪 念日,我常常就这么做,在佛菩萨纪念日, 今天如果是观音(纪念日). 拜了佛之后. 在今天把这一段单独礼拜一次。当然你是 (修)《净修捷要》嘛,就(已经)礼拜 了. 就不利用这个法子来修这个了。如果不 是修这个的呢,就可以利用这一些做纪念, 在纪念某个菩萨的时候, 在礼拜了之后, 单 独把这一段读三遍, 拜三拜。这个纪念的形 式很好嘛,并不干扰你原来的功课,也不增 加很多的负担。同时对于这个纪念而我们做 得很好嘛, 我们又礼拜、又赞叹, 增加我们 对于菩萨的恭敬和理解。这个大家很多人也 都跟着做, 也都觉得很好、很方便。当然你 以《净修捷要》为功课本嘛, 那就自然了, 天天已经(包含)在里头了。

第一个是观音,因为观音是极乐世界的第一位大菩萨。有的传说,说是观音哪,



是阿弥陀佛的徒弟呀、儿子呀什么什么。这 个密宗的说法呢, 观音就是弥陀的化身, 那 观音就是弥陀。所以莲花精舍有一个三身 法, 这个化身是莲花生祖师, 报身就是四臂 观音, 法身就是无量寿(佛)。那么观音就 是无量寿佛的报身嘛, 那观音不就是阿弥陀 佛的化现哪, 佛的报身嘛。从法身变现出报 身. 从报身再流出化身。所以莲花生大士就 是阿弥陀佛的化身,这个是红教一个特殊的 地方, 这个和弥陀的关系呀, 特别深哪, 赞 叹的也特别多。所以莲花精舍就有一个共 愿. 每个人都要往生, 求生极乐世界呀, 这 个是和其他的密宗团体是很大的区别。观音 就是弥陀的化身. 所以我们念观音就是念弥 陀。常常有人问,我念观音的咒啊,念观音 我能不能往生啊? 这是没有问题的, 一样可 以往生的。



那么观世音菩萨是怎么成功的呢?咱 们这个传说啊. 就说一个公主如何如何. 那 是民间的传说。但是观世音菩萨可以有无量 的化身, 曾经有一次有这样儿的化身也未为 不可, 所以我们也不一定要去说你这个没有 证明。无量的变化身, 曾经某一度有这样儿 的情况也是可能的。但是真正观世音菩萨的 成就, 那是《楞严经》里头所记载的。《楞 严经》,那个时候就是,阿难他已经明白了 这个道理,懂得了根本,底下就要修啊,见 了道之后就要修道啊, 修道就要问如何修道 啊。佛当时就说:"在座的诸位大德,你们 可以自己说一说你们成功的经过。"所以 二十五个大圣. 每个人都起立发言哪. 汇报 自己"入三摩地"如何是第一, 我是怎么成 功的。第二十三个人是弥勒、第二十四个人 是大势至菩萨. 第二十五个人是观世音菩 萨。当时那个法会,大家知道很殊胜啊,不



但释迦牟尼佛在示现, 十方世界这些大菩萨 都来聚会呀。就(在)这无量寿如来会上, 那也是文殊、普贤, 普贤是第一位呀, 完了 后头还有弥勒,还有贤护(等)十六正士。 正士是在家的菩萨, 所以净土宗和在家人特 别有缘,特别适应啊,特别标出十六个在家 菩萨, 列为上首, 是十六正士, 在家人。所 以四众弟子. 两众是出家. 两众是在家. 这 个地位是同等的重要, 同等在肩荷如来的大 法。我还常说,要是在家人水平不提高,出 家人也好不了。在家人那个水平很低, 就拥 护那个破戒的, 就供养那个破戒的, 真正清 净的就没有群众啊, 真正有德的人没有群众 啊. 是不是啊。那就首先需要居士正啊. 很 能够分辨, 你拥护谁: 对于谁, (对) 那个 不好的. 佛法就是"默摈"。你也不是要怎 么样去处置他什么. 就是默默的和他疏远 哪。如果这些居士对于这一些不如法的都



"默摈"哪,那他就"门前冷落车马稀" -==, 没有办法了, 他就自然而然也知道怎 么改过了, 啊。所以居士都是很重要的, 四 众弟子啊。

在这个大会之上纷纷说完之后, 最后就 是让文殊做裁判哪,谁是第一呀?文殊就选 了观音,说这个"入三摩地",不但是观世 音, 我也是这么入的门哪。这个就是观世音 菩萨自己汇报自己如何成功的, 那当然是最 可靠的. 是吧。观世音菩萨那个时候, 他是 (从) 那个古观世音佛、观世音如来, 从观 世音如来那儿学法。"彼佛授我"这样儿一 个金刚三昧, 从闻熏闻修啊, 从闻来熏、从 闻上来修啊。闻就是耳听见哪, 所以"反闻 自性, 成无上道"。

我们大家都说"尘缘未了"啊, "尘",世间的事情是尘,贪恋这个尘哪。



颜色就是眼的尘, 所谓"色尘", 这五颜六 色种种好看, 五光十色啊, 种种的歌舞, 种 种的美丽的一些景象,是"色尘";喜欢听 很好的音乐, 悦耳的语言, 种种的这个是 "声尘",声音的尘;喜欢闻很香的气味, 这是"香尘": 你贪很好吃的滋味, 这就是 "味尘"。所谓色、声、香、味、触、身体 喜欢接触到很柔软、很细滑的东西, 所以 有人要找人按摩, 找人(做)什么(等等 的). 就是喜欢这个"触(尘)"。这就 "五尘"哪,这个意思。意根的尘就是"法 尘","法尘"就是一切抽象的东西。这个 前头"五尘"有是物质的东西。后头有是抽 象的东西, 就变成了意, 变成了法。一些清 规戒律、一些条条、一些规章、一些道德、 一些伦理观念. 这都是所谓"法"。黑社会 也有黑社会它的帮规呀, 你触犯帮规他要处 死的啊, 他都有他们的法, 这统统都是"法



尘"哪。就是那个实质的东西已经去掉。留 下它的影子。这就是意根的对象。就是"法 尘"。色、声、香、味、触、法,这是"六 尘"。

众生就只知道追这个"六尘"哪。啊! 喜欢这一切呀, 买好的香水呀, 这个屋子布 置得很美观哪,这一切一切,穿的很好的衣 物啊. 身上接触得很舒服. 如此(的), 吃 好东西呀, 就是知道追求这六种东西。那 么. 现在我们要返回我们的本源. 不愿意再 继续流浪。所以追寻"六尘"就是流浪了. 就成了浪子不知归呀。追寻"六尘"就是 "合尘"去了嘛,我们就合着这个,追随 尘, 跟尘相合。和尘相合, 你就违背了觉 了,和这个"本觉"就相违了。所以在我们 人的这些情况, 众生的情况, 就是"背觉合 尘"哪。违背了觉去追求那个尘,成天所要



求的、所要得到的都是尘的方面的事情, 这 就是众生啊。所以我们"始觉". 开始我们 要念佛。在广义说,念佛那个就是真正的 "始觉"了,念佛才称"始觉"。那么广义 一点, 你要肯"背尘合觉"就是"始觉"了 嘛。众生只知道留恋尘:现在我知道,我不 留恋尘了, 我要去求觉悟啊, 我要和尘相 悖, 我要和觉悟相合, 就反其道而行之啊。 众生就是迷呀. 你这就是反了迷呀. 这就是 一个大的决裂。所以我们就是要有这种决裂 的心, 和这个尘哪(决裂), 不再贪恋这些 尘哪!

当然, 这个也不是说一下子(做到 的),我就是不吃好的,我要去吃坏的,那 又何苦呢?你随缘嘛. 是不是? 我屋子本来 是好的, 我要弄得乱七八糟, 这都是不对 的,错误了,反(而)又错了,还是在尘上



用功夫, 所以最好的例子就是观世音哪! 这 "六根"、"六尘",二十五个大圣就是处 处都在用功。有的在色上用功, 声上用功, 什么什么的用功:有的就在耳朵用功,眼睛 用功, 鼻子用功, 各处的用功, 个个都得成 就。二十五个大圣, 阿罗汉也有, 菩萨也 有。你看这最后三个人是弥勒、大势至、观 世音嘛. 是吧. 个个说清楚了。

咱们这个众生耳根是最利。"耳根最 利". 所以我的这个舅公啊, 我舅舅的舅 舅,亲舅舅的舅舅,叫文廷式。他是榜眼, 这个"戊戌政变"就是我这个舅公的功劳。 他是珍妃的老师,光绪不是有珍妃吗?珍妃 后来让西太后扔到井里去了, 我这个舅公 是珍妃的老师。他们康有为什么什么(人 物),这些个政治的主张,这些东西是通过 我舅公交到珍妃(那儿),由珍妃转给光



绪,不然没有方法到他手里头。但我舅公是 幕后人物, 所以后头他没有遇难, 他在里头 是一个桥梁啊。他念书的时候, 我听过他的 弟弟抱怨. 都是我自个儿亲耳听见的. 小 的舅公(我那个九舅公). (文廷式)他 (是) 三舅公。九舅公、十舅公、他说: "我这个三哥,我们小时候儿就上他的当。 他说, '你们都要念书', 拿书叫我们念, 我们都累得要死,拿本书呱啦呱啦呱啦念。 他躺在床上, 躺那儿睡觉。其实他这一听, 什么都听去了。我们累得要死,效果他得到 了。"这就证明耳根利。所以有时候我说你 们念经文. 必须要念. 大声的念。要利用这 个耳根, 不光是心里记, (还要) 嘴里念, 念到自个儿能听, 听见声音, 这耳朵就听进 去了, 耳根最利。而且耳根呢, 又远远超过 眼根其他等等的地方,这个问题啊。所以 "圆通常"啊,这个"常"当然都是根性不

断,但是它是"圆"哪。

所以文殊给他总结"十方俱击鼓,十 处一时闻"。十方都打鼓,东西南北,四面 打鼓。十处的鼓声, 你一时同时听见。大家 在国外剧场中可能很清静,没有这种感觉。 在国内有时候公共秩序不那么好. 那个地 方有人说话, 那个地方有小孩子哭, 那个地 方有小孩子闹。你坐在当中间, 你可以不动 你的这个地方, 你都可以知道, 什么地方出 了什么声音. 是什么人. 什么地方是什么什 么样儿, 后头是什么样儿, 这个声音一出来 你都可以分辨嘛。因为它"圆"哪.而且它 "通"啊。你这个窗户可以看见外头,那边 我就看不见了, 墙堵住了。耳朵没有问题 呀, 那边儿出声音, 这边儿出声音, 你一样 听得见哪。它不能阻隔啊, 顶多声音弱一 点, 但还是可以通得过来的。所以耳朵还有



"常",这个"常"是共同的,所以耳根最 利。观音(菩萨)就利用耳根成了一个典 范。而且是"反闻"。所以那一位他讲,他 说"在闻中入流亡所",入什么流啊?入这 个声的流? 这声不是要入的流, 声是要忘的 东西。声是"所闻"哪,你要把这个"所 闻"忘掉!观音就是这么下手的.先认识了 "能闻"的这个本性。声音是一个问题,但 是声音跟我什么关系呢? 因为我有一个能够 听得到的这个性能嘛, 你这个是个工具嘛, 耳朵是个工具嘛, 单是一个工具, 跟我无关 嘛, 我还有"耳识"嘛, 不光是"耳根"。 要有"六识"嘛。"六根". "六识". "识"就能识别了嘛。利用耳根,观世音菩 萨他就是这样子。我先知道我有一个"能 闻"的本性、事情都有能、有所。根和尘、 尘就是我们的"所",每个根的"所"。色 就是眼睛的"所", "所见"; 声音就是耳

朵的"所",声音是我的"所闻"。所以观 世音菩萨在闻性之中,心住在"闻性"之 中,在闻性之中就入了流了。"闻性"就是 "法性"嘛。这个入了流、就把这个"所" 就忘掉了。声音是好、是粗:是有声、无 声:是动、是静:这一切就忘掉了。所以从 这个地方入手, "反闻闻自性", 就是说我 不是去听外头那个声音,那个"声尘",这 是什么音乐,这个是某一个名家的,这个是 什么感情, 在这儿欣赏, 那你就还在这个声 音里头。你那里只管演奏, 我这都在无心, 他入了"能",在"能"的这一方面,"能 闻"这一面。

总之"闻性",你(的)六根嘛,闻 有闻性,见有见的性,舌头有知味,有知 味的性。但是这个六种,你这种"能知"分 为六种,实际"源流"是一个,总之都是你



自己嘛。这不是分成六家,不是六个人在开 会呀. 是不是. 自然而然嘛。它这方面工作 就是这方面, 耳朵起作用, 耳朵在那儿: 回 头鼻子闻到, 鼻子也闻到了, 你也可以同时 工作嘛, 各有所司。但是各有所司, 不要六 个人开会, 自然而然都是你自己嘛, 它自然 嘛, 自动化了, 就是自己。所以本是一个, 而分成六个"和合"嘛。"一根还源,六 根解脱。"从一个根上解脱了问题, 六根 (就)同时解脱了。观世音菩萨就是"反闻 自性",不是追那个声尘,而是利用耳根, 自己观照能听的这个"本性"、"闻性"。 那么这个"闻性"也就是自性在耳根所表现 的,可以这么说。"自性"嘛、自心,自性 心的性质就叫"自性"。"自性"只是一 个,但是在耳根表现为"闻",在眼睛表现 为"见",它就有"闻性"、"见性"种种 的,但是始终都是"自性"在那儿的作用。

所以不去听那个声音,声音的好坏,美不 美,这个声音是赞颂我还是在咒骂我。咱们 要是用这个观音菩萨(反闻自性的方法). 这就是不去理它了,这都是"声尘",与我 无关。我是在"观照"我什么?观照我能够 听到的这个本性。我能够听到的, 这是你的 自性, 返来观注心, 照在自己的本性上, 这 就成"无上道"了,这是观世音的成功的经 过。在《楞严经》讲得很详, 而文殊大士给 他总结, 就是总结两句, 不过原来是五个字 一句,是"反闻闻自性,性成无上道",这 是文殊菩萨大士的原话。(《净修捷要》) 这里头为了文字的整齐, "从闻思修,入 三摩地",都是四个字一句的。(《楞严 经》)这个是变成五个字一句, (这是)这 个文章(的修辞方式)。

所以这个文字还是很有讲究。玄奘大



师所翻译的比鸠摩罗什的可以更严格、更 可信、更广备、全、但是没有谁念、大家念 的《阿弥陀经》还就是鸠摩罗什的。他文字 好, 他这个读起来, 大家愿意念啊, 好多都 是他鸠摩罗什翻译的. 《金刚经》《法华 经》,大家都愿意念哪。所以一个外国人有 这样的(水平), 他是七个佛的翻译呀。总 要翻译. 现在看看谁出大译师. 能把咱们这 个(净上经论著作等翻译出来)。现在都在 翻译, 有人说叫我翻译, 我说我没有这个能 力, 翻成英文, 这个要极高的智慧呀, 不是 那么容易,不是像普通文字那么好翻。翻个 小说,翻个科学书,那个好翻。这个是了不 起的事情啊! 不知道有什么佛菩萨来担当这 个任务! 鸠摩罗什是十个佛的翻译呀. 过去 的佛,他已经担任过这个任务,做过第七次 了。

所以观音就是"反闻自性,成无上 道", 就把观世音菩萨整个儿的这个修持概 括成这两句。当时观音是很细致啊, 先就是 不受声尘的干扰,就产生了"净相","清 净"啊。这个"清净"你还是分别. 清和 净,静和动是一对嘛,就还是在有分别之中 嘛。再之后就是"动静二相"了然不生啊。 又进了一步了。一步一步, 唯有这个都了然 不生。但你还有"知觉", 你知道这个事儿 嘛。你知道这个事.知道这个"动静"二相 不生,这就是你的"所觉"。"所觉"就有 "能觉", "能觉"和"所觉"。他进一 步. "能觉"和"所觉"也空了. 一层一层 的进, 所以佛法是无尽藏。你"空", 你还 存了一个"空"啊。我们把它空了,空了之 后. "空"就是你的这个"所"啊. 你能够 做到就是有个"能"啊,有个"能空"和 "所空",而这个"能空"和"所空"也都



灭了。但是灭了还有个"灭", "灭"也灭了,所以前头我们还好体会, 到这个地方灭也灭了, "生灭灭已, 寂灭现前"哪。所以"涅槃"是"寂灭为乐", "寂灭"不是什么都没有了, 就是一个木头墩儿啊, 不是啊。"寂灭", "寂灭"是乐啊, "寂灭为乐"。

所以佛舍了身体,求两句偈,就是后头这两句话:"生灭灭已,寂灭为乐呀。""诸行无常,是生灭法",这个释迎牟尼佛过去在因地中,知道佛有这两句。他就是到道后头还有两句,他就是到道后头还有两句,他就是如道。有个夜叉说:"我知道。有个夜叉说:"我知道。有个夜叉说:"我知道。有个夜叉说:"我知道。有个夜叉说:"我知道。有个夜叉说:"我知道。",我就也可以,你得让我吃,我就也可以,你得让我吃,我好久没吃人了。"释迦牟尼佛说:"好,好!你只要告诉我,我就给你吃。"他说:"那我就吃你。"(佛)

说:"你现在吃了我不行,吃了,我不知道啊,我没听见呀,你等我听完了。"听完了之后,他就在那儿一拜,(要)跳下去摔死,你就吃吧。但在这个时候,天空中有天人把他接住了。舍身让夜叉吃,就求两句,就求了"生灭灭已,寂灭为乐"。我就说,这两句值得舍身命,极殊胜了!

观世音菩萨也是证明这一点哪一一,所以这个"灭"也灭了。"生灭灭已","寂 灭"就现前了,就忽然超出一切,(超出一切,(超出一切,(超出一切,等两种殊胜么。"上与十同诸佛同一慈力"呀,跟一切佛的力量是相下为,,所以他是平等的,而道众生同一悲仰",所以他是平等的人生都是一样的,同一在悲仰,在求救度啊。所以佛是一个最平等的法门哪,他是



个"无神论"哪,他不承认有个至高无上的神主宰一切,统治一切,制造一切,管理一切,高出一切。他都是平等的,就是你还没有明白,我先明白了一步啊。而且我先明白一步,我马上希望你跟我一样的明白呀。你明白了之后,你就跟我是一样啊。所以这个就是伟大之处。

所以"反闻自性,成无上道"。然后就 "修菩萨行",就是行菩萨道。行菩萨道 利他,这样的菩萨,"往生净土"啊。所以 发表,有人看不起,但观世音菩萨,你 看,成无上道,修菩萨行,而往生净土争, 就是上道,修菩萨行,而往生净土中, 就是大智慧的文殊都求生净土啊,往生净的 啊。"愿力宏深",观世音菩萨有大海呀。 "愿力宏深",就是如大海呀, 次不边际。"普门示现",所以《普门品》 哪,你应以何身得度者,我即现某种身给你 说法呀。所以观世音菩萨在那时候,他就能够现佛身给大家说法,应以佛身得度者,我即现佛身而为说法;应以阿修罗身得度者,我即现阿修罗身而为说法。所以他是普门救度啊,三十二应啊!"普门示现"是说法,应该有什么因缘,听到什么人说,观世音就

做这种示现。

还有一个方面,就是观世音"循声救苦"。一个是给你说法,一个是救苦啊,救你的灾、救你的难哪。所以救苦,"南无之然,有人是救苦救难观世音菩萨",有是"救古人是苦救难"。"普门示现"、"普门说法"是一个大愿是"普门示现"、"普门说法"是一个大愿明,这个是彻底的度脱;但是你临了一个度脱,世间上,今天火烧了。这样儿一个度脱,世间上,今天火烧了。这个事儿真有啊,从它就熄了。这个事儿真有啊,从



古至今这个事儿很多很多啊, 观音的灵感说 不尽哪。

最近我(看到)在海外杂志上记载了 一则,一个阔人家,一个少奶奶,她有一 个女佣人。少奶奶信佛,天天念佛,女佣人 也很羡慕。看见少奶奶她这么(好命).人 家已经有福,还在修福,还在念。她说我不 知道怎么念,她就跟少奶奶求,说:"你告 诉我,教给我,让我念个什么。"少奶奶正 在吃荔枝呢, 她瞧不起她, 她(心想)说你 还配念佛?你会什么? (就说:)"荔枝 核!"(女佣人)她当以为真.她就念荔枝 核. 成天念荔枝核。后来儿子漂海----. 漂 海后来回来告诉他妈说: "好险哪! 船翻 了,都在海水里头了,可是有一个东西把我 漂起来了。漂、漂、漂、漂、漂. 把我漂到 海上。我登了岸之后, 我一看哪, 好厚一层

都是'荔枝核'。"这些事情就是这样儿, 观世音菩萨并不需要现出我观世音菩萨的身 体来, 我把你拉出来。这个也增加他母亲的 信心嘛。这个是你心之专注啊! 所以. 有的 人很执著啊, 很什么呀。你这个诚恳, 这个 少奶奶是一句玩笑话, 但她是以真心来去这 么念. 这也得到很真实的感应嘛。"循声救 苦",就是你只要有苦难,不但你念观世音 菩萨. 你念"荔枝核". 这个"声"他都循 到了. 你想想是不是啊? 你念荔枝核他都 循到了, 何况你念观世音菩萨! 是不是? 何况你念观世音菩萨的咒? (都)"循声 救苦"。所以菩萨. 他不需要(一定的文 字). 有的人就必须念仪规、都要念西藏 文. 觉得这样才有功德。佛菩萨不需要翻译 呀. 你什么文字都可以。而且已经超出翻译 的范围了, 观世音菩萨翻成了"荔枝核" 了,观世音菩萨一样知道嘛,"遍入众生心



想"。

"随机感赴,循声救苦",随着这个 机就感到了。(有人)说观世音忙死了! 北 京有个人念, 观世音菩萨赶到北京: 同时, 上海有个人念, 观世音菩萨赶到上海: 洛杉 机有个人念, 赶到洛杉机……他不知道观世 音他遍一切处啊!就好像拿月亮做比方嘛. 一个月亮, 千江的水都现月亮嘛, 你月亮不 需要来嘛, 水也不要去接嘛。自然而然, 这 个月的影就现在你的江水里头。所以"千 江"就打譬喻任何一个众生嘛。你只要这个 时候念观世音菩萨, 你求观世音菩萨, 观世 音菩萨就到啊. 这月亮就现哪! 所以并不需 要时间, 还要通报, 还要准备, 还要准备交 通工具, 还要来, 甚至说还要办护照, 那什 么事情都过去了。(说到这里, 念公开怀而 笑。) 所以就是说"随机感赴"。

"若有急难恐怖,但自皈命,无不解 脱", 这是《无量寿经》的话, 赞叹观世 音菩萨。如果你有急难、有恐怖, "但自归 命", 你"归命", 俗话说把命都归上去 了。你生命都可以贡献, 你这个命都可以 舍,这个时候儿你就把那个命都忘了,你就 一心念"观世音菩萨", "无不解脱", 没 有不得到解脱的。这就是释迦牟尼佛的话. 印证观世音菩萨的功德, 也就是给大家保证 这个事儿。你只要真实求啊. 没有不得到解 除的,一切凶险。可以求财得财、求子得 子、求妻得妻、求长寿得长寿, 这都是世间 的东西, 但是众生需要啊! 所以观世音菩萨 大慈大悲都满足啊! 所以"送子观音", 那 个龙居士,得到儿子了,高兴得不得了,花 了十几块美金, 寄邮票, 写了信来。我以为 是寄了什么画片儿呢,我打开(一看),一 小篇儿,一封信。我这忙,还没顾着给他回

信呢。"无不得解脱,无不满愿者",众生 需要嘛, 所以(观世音菩萨) 大慈大悲嘛。 "先以欲勾牵,后令入正道",先满足你这 些欲望, 那么你就感谢观音菩萨, 你就慢慢 就念. 一点点入正道嘛。所以"摄受". 佛 菩萨"四摄",摄受众生;布施;爱语,和 颜悦色的: (利行); 同事, 来跟你做同样 的事情,种种的,来摄受众生。

"万亿紫金身",颜色是紫金的颜色, 金色带一点赤金。好的金子不叫赤金吗? 赤 金,赤不就是紫啊!紫金就是形容那金子黄 的之中带一点红,表示成分很足啊。"万亿 紫金身",一方面金质之高度,一方面也是 度量的高度。"万亿"呀,高大啊。"观世 音菩萨", 所以这一拜就是拜观音了。

"入三摩地", "三摩地"是个印度 的话. 翻译我们的语言就是"三昧、正定"

等等。过去翻成"三昧",你得入什么什么 "三昧"了, "三昧耶"。"三昧耶"、 "三摩地"其实是一个(意思),都是翻译 的音, 用的字不同一点。中国地方这么大, 方言不一样, 所以用字来注。"三昧耶"、 "三摩地"这不是差不多吗?等到这个正 定、正受,就是翻译的意思了。不但是入 定, (而且) 是"正定"; 你不但是得受 用, (而且)是"正受用"。因为外道修的 许许多多法,他们也入他们的"邪定",他 们也得(一)些他们邪的受用,那就不可贵 了, 走入邪道啊, 而且以后就纠正不了啊, 他出不来了啊。但是《楞严》的这个三摩 地是超过其他的三摩地,不同于其他的三 摩地。《楞严》的三摩地, 它是一个所谓 是"楞严大定"啊. 所以称"首楞严三摩 地"。"楞严"这两个字要跟那个"首"字 连在一块儿念,"首楞严"。"首楞严"是



一个印度话,大家简称为"楞严",丢掉一 个字。有的人把这个首字连到上句。"诸菩 萨万行首",不是!"菩萨万行"就断句 了. "首楞严"这是一个名词。"首楞严" 的意思是一切事究竟坚固. 所以这个都是极 殊胜的开示啊。这就跟一切皆成佛、一切皆 法身、一切事究竟坚固,这都是一味的。

我们不是说这些所有的事情都是要坏 的? 地球将来也要经过大劫. 要大爆炸的. 极乐世界才是"无衰无变"。这还是常情的 说法,还是随顺了大家根器的一种说法啊。 说到究竟, 那"一切事究竟坚固", 真正 的无分别了. 没有取舍. 没有拣择了. 一切 事都是如此。"一切事皆是法身",法身还 有什么不坚固的?不但是坚固,而且是彻底 的坚固么, "无生无灭"嘛,没有坏嘛。所 以这一切分别也就是来源于"第六识".分 别识: 所以你就出来有坚固, 有的不坚固。 所以《楞严》这个定就没有什么叫"出定入 定", "楞严大定无出入"啊! 他入定出定 也都是究竟坚固。你出到哪儿去呀. 入到哪 儿去呀? 是吧。你不能说从这个坚固入那个 坚固, 它就是坚固, 整体是一个坚固, 没有 出入。所以这个"三摩地"是一切事究竟 的这样儿一个"正定",是个殊胜的"正 定",不是一般的那个禅定中所说的"三摩 地"。观世音菩萨以他耳根圆通入了"三摩 地",而且他认为这个是第一。二十五圣个 个都说了, 二十五圣是个个都好。释迦牟尼 佛让文殊, 你看吧, 你说这里谁最适合于我 们这儿的根机呀? 这底下文殊有大段的议 论,这个议论很长啊,说耳根殊胜,耳根它 是"圆"、是"通"、是"常",就不仅仅 是观世音, "我亦从中入"啊。所以《楞 严》这一段,这个是它的第二十五段。



这里头的说法, 因为他是闻自性, 所 以禅宗就说, 你看看, 还是我们殊胜吧. 我 们正确吧, 那文殊菩萨给我们挑啊, 我们是 第一呀:大势至菩萨是念佛呀.大势至菩萨 没有当选哪! (念公讲到这里豁然而笑。) 先看大势至菩萨, 再解决这个争论。所以 有很多大德在这儿做翻案文章, 他说是文殊 的评论, 他们有另外一种看法。其实这也很 自然,因为这一次他是以入《楞严》的"三 摩地"这个标准来选择哪个第一呀. 那当然 是观世音菩萨。所以(有人问)诺那祖师: "什么是最快最好的成佛方法?"诺那祖师 说:"那就是明白自心和弥陀大法。"要明 白自心! 那不管是什么, 你就是修别的, 你 到最后入这个三摩地,没有超过"明白自 心"这个最直接嘛。别的门入了之后。他还 是要"明白自心"嘛. 是不是? 所以在现生 现世你要希望很快"入三摩地", 那观音的



"耳根圆通"这确实是第一呀。如果要问现 在这六道众生怎么最快的能够脱生死. 出六 道轮回, 很快的成佛? 那么文殊, 我看那就 只有选大势至菩萨了, 是吧。这个要求(不 同). 比(的是)"什么"不一样, 比的东 西不一样, 你所比的东西不一样, 这个就没 有什么(可争论的)。同时看见这个次序的 安排呀. 也很明显了. 再往前一个就是弥 勒, 唯识观哪。

## 【注释】

一二三 "门前冷落车马稀",出自唐朝诗人白居易的长篇乐 府诗之一《琵琶行》,作于元和十一年(八一六年)。 一二四 《心声录》(黄念祖老居士选集)中念公讲道,《首

楞严经观音圆通章》观音"反闻自性",在"生灭灭已"之后 "寂灭现前",忽然超越世出世间,得两种殊胜。正与《涅 槃》的"寂灭为乐"同旨。"寂灭为乐",这是真实究竟的 "大安乐"。禅宗常说,火尽灰寒,忽然从冷灰里爆出一颗热 豆。所以禅宗说必须大死才能大活,绝后更苏才是真活,这与 《涅槃》《楞严》同一气氛,冷灰爆出热豆才是悟境。如同万 里寻亲, 突于十字街头一眼看见亲爹, 这时"欢喜"不可形 容, 这正是"大安乐"。由上可见, 佛教的教化, 就是从诸佛



本有的大光明、大安乐的本体,流出来令一切众生同得大安乐的妙用,普令一切众生恢复他本有的大光明的本体。"永离诸苦,但受众乐",直到自他永受"寂灭的乐"的大安乐。这样"殊胜希有"的妙法真是不可思议。

一二五 漂海: 指航海, 漂洋过海。

## 第二十五拜

"一心观礼,净宗初祖,以念佛心,入无生忍,都摄六根,净念相继,不假方便,自得心开,入三摩地,斯为第一,与观世音现居此界,作大利乐,于念佛众生,摄取不舍,令离三途,得无上力,无边光智身,大势至菩萨。

南无阿弥陀佛 (一拜三称)"

"一心观礼,净宗初祖",大势至菩萨是净土宗第一代祖师。观世音菩萨不是,禅宗是拿观世音菩萨这个"反闻闻自性"为代表。大势至菩萨就是专门用"念佛法门"哪,而且是专一的。经上说:"有佛出世。



名无量光。十二如来。相继一劫。"那不就 是我们"十二光佛"呀, "无量光"、"无 碍光"、"无等光"……他那也是有十二个 佛相继一劫呀,"彼佛教我。念佛三昧"。 念佛就是"以念佛心、入无生忍"、我就是 念佛么, 我入了"无生法忍", 证了"无生 法忍"。"无生法忍"最低是初地菩萨,彻 底的证"无生法忍"要八地菩萨。那么怎么 达到这个八地菩萨?就是念佛嘛。一个凡夫 啊,完全就是念佛啊,就证"无生法忍"。

这个念佛的作用在哪里呀? "都摄六 根",这都是《楞严经》的话。所以我们 对于这个(《净修捷要》的) 经文应当很恭 敬,这不是我的老师他自个儿写出来的,都 是经文的原句呀。他这个本领很大, 把很多 东西凑在一块儿非常自然。那个《无量寿 经》(会集本) 那非常自然! 其实是很多很



多, 五种译本里挑出来的, 这里挑一句, 那 里挑一句。这个没有大智慧、特殊智慧的 人, 这个事儿做不成。我以前还不知, 就是 通过一次又一次地越来体会越深. 这个是殊 胜极了啊! 这里这些话都是《首楞严》的 话:"都摄六根,净念相继。"我念佛,我 这个"六根"都摄住了。我们这个"六根" 就是为"六尘"所牵引嘛。所以一时也不得 心安啊。见色闻声哪,又是想吃东西呀,什 么种种的。来点凉风,这个触觉就舒服啊; 这个灯它就烤啊,这也是触觉呀,是不是? 这种种都是为这个所牵引,心中就种种分 别。念佛就把这"六根"全摄住了。我念的 时候儿自念自听嘛,因此你念的时候儿"舌 根"就摄住了. 舌头在念哪: "耳根"也摄 住了, 听自个儿在念哪; 你在那儿点一支 香,心里也不想别的,所闻的也是你念佛这 个香啊: 念的时候儿自个儿是很端正哪. 一



般是眼观鼻、鼻观心哪, 而且前头供的是佛 像、心里头这时候绝不会一边念佛、一边在 想着在那儿跳霹雳舞,不可能,是不是,没 有理由。(还有)看电视,不要在念佛的时 候电视机还要开, 专心一点嘛, 这个六根就 摄住了,不然"六根"还是在跑。

"都摄六根", "意根"当然也定在 那儿了。你都在念、都在听,这样的心, 一念一念,心也在这个上头。所以你这个身 体当然了、更是了. 没有做别的事情啊。我 这个眼、耳、鼻、舌什么都在这个方面. 身 体也在佛堂里头, 我坐在这儿好好念, 身也 就端正了. 所以这"六根"都摄住了。"都 摄六根", 我是一念一念, 念头是众生都 有的了, 但是现在我不是妄念, 我是"净 念"。我们现在是妄念相继,前一个妄念, 后头又跟着一个妄念, 后头跟着马上又来一



个妄念, 所以有"时间"哪。时间就是由于 这个妄念产生出来的嘛。刚才那个妄念过去 了, 这就是过去的时: 你现在正在这个妄念 (之中), 就是现在: 底下马上有个妄念又 要来,就是未来嘛。过、现、未这三际都是 由于妄念嘛。没有妄念什么叫三际呀? 所以 像这样儿的一个道理, 他们科学家懂了, 爱 因斯坦说:"时间是人的错觉。"你有妄念 就有了时间,还不是由妄念所产生的?这个 "妄念"跟"错觉"你说差多少?"妄"跟 "错",都是错、都是妄,用的字不一样。 而且它那个字, 我们是从它的英文里头翻 (译) 过来的, 当时把它翻成"错觉"了, 要是(翻译的)这人通佛法, 就给它翻成 "妄觉", 我看爱因斯坦不会反对。就是字 虽然没有用的同一个字, 意思是同一个意 思, 所以产生时间。你(念佛, 都摄六根, 净念相继) 这就超时间嘛, 时间、空间、物

质都是些错觉,都由于妄念。

而现在你这个念佛是"净念相继"。 所以我们现在肯念. 现在我们难得(到) 的就是不能够"净念相继"。念着念着. 滋 出一个妄念来了:念着念着又滋出一个妄念 来了。这个不要怕,这个远远儿的不要怕。 《楞严》的精神, "一切事究竟坚固", 那 个妄念,也就是"真如"啊,真妄也平等, 所以不要怕。就跟水上画画儿, 画个画儿是 妄, 但它马上就归到水里头了, 马上就返到 真里头了, 所以"全妄归真", 可以归到真 哪。所以我们虽然不能相继, 但是也不要 怕, 真正到了念念是"净"的时候儿, 就 "不假方便, 自得心开"呀。所以我们只要 去念, 你总有一段时间, 念着念着有一次经 过一个时候就可以成了片了。就是念这个十 句、三十句、五十句这个中间儿没有妄念



了,这叫"念佛成片"。

"念佛成片"也不容易呀,有的修行 人哪, 他还跟我说, 现在还不能成片。我 说都不管哪。大家要知道,"往生与否,全 凭信愿之有无"。真正信了这个净土宗的道 理. 弥陀的这种大愿. 这些道理: "信自、 信他……信事、信理",相信我们念佛就是 以这个为因,就能得念佛的果、往生的果、 成佛的果, 这个就是"信自、信他、信因、 信果、信事、信理". 这"六信"都具足 啊。而且我们不留恋娑婆世界, 愿意往生极 乐世界. 很恳切. 你就是有信、有愿. 深具 信愿。深具信愿就决定往生。因为深具信愿 必定会念. 念了有妄想、没妄想那是其次的 问题, 那是第二个问题。你能不能够往生全 在于头一句: "往生与否, 全凭信愿之有 无。"这就是我们只要去主观努力:你要是

说我一定念到一点儿妄想都没有, 这个事儿 不见得今生能做得到啊。那就到"事一心、 理一心"了。这是不容易的事情。但是做不 到没有关系, 你只要"一向专念"就好了. 肯念就好了! 但是你只要有信、有愿. 决定 往生! 反过来, 你就是念得风吹不动, 雨打 不透, 你当作一个道教的什么口诀似的这么 念。外道现在也能念一些什么东西呀. 他们 要想飞, 他们也有外道的咒啊, 他也是老念 哪。回教也要念一个什么, 基督教有时候也 念哪。那么他用同样念的这种态度换了念了 一句佛号, 但是那个思想, 还是别的教的那 个思想, (那还是不能往生)。所以这一点 很(重要). 他是完全信佛的心念了"荔枝 核", "荔枝核"起佛的作用; 你完全是外 道的心, 你来念佛号, 你还是外道的道路, 还不如那个念"荔枝核"的。就是你这个器 具呀, 本来是什么啊。



所以难得就是说你如果真是"净念相 继"了。到了这个时候儿马上就"不假方 便, 自得心开"呀。所以你开悟, 这不就是 开悟了吗?不但是开悟.还"入三摩地"。 他并没有另外其他任何方法, 所以大势至菩 萨是净土宗的初祖, 就这一句! 但是你这一 句, 你"都摄六根,净念相继"了,那你 "始觉合本"嘛,而且是老合本嘛。那就当 然直趋觉路, 就究竟觉嘛。究竟觉就是佛 了, "岂但开悟"啊! 所以"净念相继", 就必然"自得心开"。"不假方便",不要 再依靠任何的方便,还有什么秘诀呀,还有 什么手印,还有什么咒,还有什么秘密的法 我不知道, 全不要, 就一句。所以大势至菩 萨成为初祖就在这儿, 大势至之功德是不可 思议呀!

在西方极乐世界, 阿弥陀还要"般涅



槃", 般涅槃之后是观音继位, 观音还要 "般涅槃". 是大势至菩萨继位. 大势至菩 萨永不"般涅槃"哪,他是念佛成功的。 那么大家就说: "怎么阿弥陀佛还般涅槃 哪?"这都是示现。你是修观音法的人,往 生之后, 你在多少多少年之后, 你就看到阿 弥陀佛般涅槃, 观音作佛了; 你如果是念佛 往生的人, 你那儿(的) 佛还是阿弥陀佛, 所以各是各的。昨天讨论那个"识"啊。什 么的,各个不一样啊。那同在极乐世界,有 的看见佛是阿弥陀佛. 有的看见是观世音菩 萨呀。等到和观世音菩萨、念观世音菩萨往 生这些缘都满了之后, 观世音菩萨般涅槃, 就大势至菩萨永远不涅槃。实际这三个就是 一个. 是不是啊!

大势至菩萨就是这样儿,就是"都摄六 根,净念相继,不假方便,自得心开"。这



个"自"字儿,可以从两方面我们来体会。一个就是你自己,这个事儿不是别人的事。所以有人问为法,的事之。所以有人问事。密在你那一边的事。密在你那一边哪。密在你那一边看上你自己的一个"自",你自己的问题,你自己心不有,你自己的自己的自己的自己的自己的自己的自己的自己的自己的。还有一个"自",你自己的自己的情况。所以两个意思同时都有。所以两个意思同时都有。所以两个意思同时都有。所以两个意思可以两个意思同时都有。

入《楞严》的三摩地,大势至菩萨认 为这个是第一。所以二十五圣每个都认为他 的方法是第一。大势至他是这么过来的,所 以他就是"第一",是吧。实际上,每个都 第一呀。所以就是《金刚经》的话:"是法 平等。无有高下。"你这个是契他那个机,



对于他就是第一。我们众生, 如果这个法契 我的机, 那么大势至菩萨这个法对我也是第 一;如果观音最契我的机,观音的法对我就 是第一了。所以这个法不是像这个都可以排 名次的啊。

"与观世音现居此界", 大家看见没 有! 此界是什么界呀? 我们都知道观世音菩 萨和大势至菩萨是极乐世界的大菩萨, 这儿 可是说现居此界, 它是我们这儿, 是娑婆世 果! 为什么? 这两个大菩萨都和这个土的众 生特别有缘哪!都在我们这个世界……娑婆 世界"作大利乐"呀. 给众生谋最大的"真 实之利",让众生得到究竟的安乐呀,所以 "作大利乐"呀。

"于念佛众生,摄取不舍"。你肯念佛 的这一切众生,都"摄受"你、"取"你, 这意思就是说要你呀、摄受你。不但是你.



就像磁,这个磁石吸铁呀,这就是那个针, 吸铁石就把这个针吸过去了。这个就是吸铁 石在摄受这个针嘛, 它产生一个力量嘛。但 是针也在吸吸铁石啊,因为针也磁化了,它 也出了南北极呀, 互相在摄啊。但是这两个 之间所以形成一个共同磁场, 形成这个互相 的吸力是磁极的相乘。佛那个磁多大呀,你 这个针那个磁多点儿, 这两个数目相乘, 是 彼此都有作用, 可是那个数目要比我们这个 数目大得多啊。所以这个力量是"靠"啊, "靠"佛菩萨的摄受力啊! 你自个儿磁石要 有磁性才行啊, 虽然人人也都有磁性, 但是 你现在乱了。你(虽然)就是一块磁铁. (但是) 你成天烧啊, 你是摔它啊, 它那分 子全乱了。它那个电子循的轨道有个中心, 围绕这个中心的轴它都乱了。这个轴是指这 个(方向), 这个轴是这样儿, 各个方面都 互相抵消。 互相抵消那个磁性就 (不显)。

所以这个也是很好的一个比方。人人 都有佛性, 就像铁的磁性。现在为什么不 显现?你这乱了,你摔呀、烧啊,你这个都 是乱的, 各自为政。这个电子这么转, 它的 轴朝这边儿:那个电子那么转.朝那边儿: 互相换了. 各个抵消. 最后总的磁性没有 了。(但是) 把它一摆到磁场里头, 那个大 的磁场, 摆在那里面, 它就电子慢慢儿、一 样一样都有个道儿,这个方向又都正确了, 一边是南极,一边是北极,磁性显现了。磁 性显现了么,这两个磁石就互吸么。所以这 个很容易拿来说明"自他不二、自他宛然" 的道理呀。佛那个磁石是"他",我们这个 磁石是"自"、"自他不二"、自他没有两

样儿。怎么(回事)?他也是磁铁,我也是

磁铁嘛, 这有什么两样啊? 这就是"不二"

啊。而且我们拿个铁粉画了一个磁场的线,



的,一个东西嘛,所以"不二"啊,没有两 个啊。没有两个可是"自他宛然一二",那 个大磁铁是大磁铁, 这个小磁铁是小磁铁, 这个"自"和"他"明明、清清在这儿。所 以"又宛然又自他", 而"自他又不二", 主要说明这个道理, 这是一个很好的譬喻。

"于念佛众生、摄取不舍"。这个大 磁铁在摄受一切, 你念佛的众生, 你就开始 表现出一点磁性了。对于别的众生就不平等 了吗?他那个都乱了,对于他不起作用啊。 他必须摆到磁场里头来, 你自个儿开始具有 (磁性)、再发现相互吸的作用。所以"相 互吸"嘛, 但是这边这个太小, 那个很大, 主要还是靠那边儿的这个摄受的力量。

"令离三途", 让大家都离开三恶道, "三途"就是三恶道。畜生、鬼、地狱这三 个(道)都太苦了,就称为"三恶道",也



叫"三途"。"三途一报五千劫"呀,堕落 到三途受这个报. 一报的时间是五千个劫, 远得就没法儿说了, 所以堕落是不得了的事 情啊! 释迦牟尼佛在印度修建精舍的时候. 很多罗汉在那儿看。罗汉看见那个地方的蚂 蚁,罗汉就落泪了,前一个佛成佛在这儿 修精舍的时候儿, 这个蚂蚁当时就是蚂蚁。 那个佛都涅槃了多久多久, 出现了这个佛。 这个佛现在又在这儿修精舍, 中间儿不知道 过了多少万万万万万万年了。它们还是一首 在当蚂蚁, 现在还在这儿当蚂蚁, 阿罗汉就 怜悯就落泪呀。所以"三途一报五千劫", 我们不要以为变猪,就变一回猪就完了,哪 儿有那好事啊! 老变猪. 因为它思想中全是 猪。那个蚂蚁它脑子里头、"八识"里头全 是蚂蚁,蚂蚁国王、蚂蚁什么什么打仗;谁 打了我、我打了谁;谁咬死了我,我怎么怎 么样;冤家债主都是蚂蚁,冤冤相报也都是



蚂蚁, 所以它不会出蚂蚁这个圈儿。所以"摄取不舍", 就叫他离开三途啊。而且"得无上力"呀, 摄受的这个作用, 让大家不但是离开三途, 而且得到无上的力。得到"无上力"这就一直摄到极乐世界了啊。一点点儿觉悟啊, 大家都念佛啊, 求往生啊。

所以,这一段完全是净土法门。没有别的,就是念佛,"以念佛心,入无生忍",得"无生法忍"。而这个念佛就"摄六根"哪,你只要能达到"净念相继"的时候,你不需要任何其他的助力、助缘,自然心就开了,就明心见性,就是禅宗"迷即众生,悟即佛"。你只要是明见本心,识自本心,明自本性,五祖说:"即名丈夫、天人师、佛一二七。"就是人天导师,你就是佛呀。

所以六祖那时候,还没有做和尚就得衣 钵啊。六祖得衣钵那是特殊的特殊,他是庙

里头是苦力, (在) 那庙里头厨房里做工, 他并不是和尚。因此拿衣钵走了, 全庙的和 尚追。他(们)不是争这个(衣钵),当然 其中有这个水平(的人),但神秀绝不是, 大多数都不是。只是想不通啊, 你这个不可 能, 怎么我们和尚得不着, 神秀得不着, 这 庙里头做苦工的人,一个杂役、一个俗人, 他把衣钵拿走了?偷的.一定是偷的! (念 公讲到这里诙谐地笑起来。) 所以这个"自 得心开"呀.不管你是谁呀。神秀能记得 十二部经论, 是五百人(的) 善知识, 五百 人对他(的)威信崇拜到极点了!人人都认 为那神秀在, 神秀就比我们高得多呀。所以 大家都是要写东西, 有神秀呢, 当然是他, 我们写什么?这种威望现在就很少,一般都 是我比你强啊。(而神秀)大家都心服啊。 可是六祖只是听了半遍《金刚经》, 他就超 过神秀:又再听半遍就得衣钵,就是天人之



师啊, 所以就是"心开"的重要啊。

一个只是在打坐, 他的禅定很好啊, 不倒单哪。禅定不是禅、禅定是第五度、禅 宗的禅是第六度、是"般若"。这两个有很 大的分别。禅定的禅还是瞎子, 第六度才睁 开眼睛啊:前五度如盲,第六度才有目。所 以智慧的重要, 六度之中任何一度, 如果没 有"般若"都不能称"波罗蜜",不能到彼 岸. 只是人天福报。你在入什么禅定? 你是 生禅天嘛, 所以称为禅天嘛。色界、无色界 这些称禅天, 你打坐是生的天哪, 生天还在 六道里头啊! 你没有"般若"啊。广钦老和 尚他就是禅定, 但是他禅定又加了一个念佛 的好处, 也就超过一般的禅定。所以他这里 头很有禅宗的气分哪. 其实比那个禅宗的人 还高明啊, 所以他那两个人对的话---, 一 比就清楚了。所以这个"自得心开"就殊胜 啊!念佛一样"自得心开"。

圆瑛老法师称为"楞严独步"啊,他做 了方丈,他自称他两次几乎要开悟 ̄ニパ,但 是后来当法师、当方丈,事情很多,这一方 面没有再得到进展。虽然没有得到进展,就 这两度将要开悟, 所以他这个《楞严》还是 独步于世啊。在这一方面啊. 所以有禅有净 土, 犹如戴角虎啊。禅也就是净, 净也就是 禅啊。那么. 大势至菩萨就是完全从净土. 同样得到参禅所最希望的果实啊。他就"自 得心开,入三摩地",而且这个"三摩地" 是《楞严》的"三摩地"。那么现在跟观世 音菩萨一起。在我们这个世界"摄受念佛众 生", 这一些是那个关系。所以念佛的人就 为十方佛所护持, 为观世音菩萨、大势至菩 萨所摄受。

同时你真实念佛, 阿弥陀佛在极乐世



界派二十五个菩萨保护你。所以你真是真实 心在念佛的时候, 你就不受魔扰, 除非你自 己内心里头忽然间业力发现。所以还有是怕 业力发动,一贯很好,他的业力没有发动。 他"啪"一三0,今天这个业力他要是在这时 候突然间发动。所以老是有这样儿一句话叫 "谨防业力发动"。忽然间信的人,他可以 变迁, 变成不信哪。因为在你这个心田里 头, 它是暗暗地在里头在工作, 你不知道。 它不告诉你的, 它一下发动出来, 你这个业 力发动。善根发动就好了. 现在大家不正是 善根发动吗?是不是?你看看你们具体就是 善根发动的样子:全家请佛像、建佛堂、来 闻法, 那是善根发动。所以趁热打铁啊, 善 根发动。业力一定有, 有人说没有业力, 那 就是那个消业往生了啊,不能!业力无穷无 尽! (所以是) 带业往生! 你不要等它发 动,这个时候叫这个因缘成熟,往生之后消



业去。不是在这个世界把业(消掉),那就 不可能了,难行道了。所以要承认这个业力 是无穷无尽, 种种的东西都有, 那就是谨防 它发动。目前善根我们就动再动、长再长, 一直到成功。

### 【注释】

- 一二六 "宛然":本文中是指真切,清楚。如《汉书•李广 苏建传》中有言:"封识宛然",其中,"宛然"亦是指真 切、清楚;"封识宛然"意思是封好的标识还是很清晰。
- 一二七 《六祖坛经》云:"祖知悟本性,谓惠能曰:'不识 本心,学法无益:若识自本心,见自本性,即名丈夫、天人 师、佛'。"《心声录》(黄念祖老居士选集)中收录《佛教 的大光明与大安乐》一文,其中念公讲解道: "不识(本心) 则无益,若识则成佛。直截了当,洞然明白。不识(本心)只 因妄想执著,若识则本来成佛久矣。"
- 一二八 上文中念公所提到的对话是指民国六十三年正月十四 日,于台湾承天禅寺的一段对话,记载于《广公上人事迹初 编》一书中。
- 一二九 上文中念公讲到圆瑛法师称为"楞严独步"以及二 次几乎开悟,其由来可参见圆瑛法师之《〈大佛顶如来密因 修证了义诸菩萨万行首楞严经〉讲义》,相关段落乃圆瑛法师 自述,现摘录如下:余二十一岁,由闽航海来苏,参常州天宁 开和尚学习禅功,参"如何是我本来面目"一句话头,放下一



切思想, 提起一段疑情, 连参三年, 誓见自己本来面目, 了明 生死大事。至二十四岁冬,在禅十之中,专切参究,乃至饮食 不知其味,一切时处,心光皆照一句话头,至第十日下午,二 板香止静后,参究得力,身心忽空,内外虚融,定境法乐,非 言语所能形容,一动喜心,定境即失。后于别枝香,欲求定境 再现,皆不可得。禅十考功时,将是事陈白冶公和尚。则曰: "汝自后有求定境复现否?"答曰:"有"。乃警之曰:"切 不可求,若求则魔得其便,汝将为魔眷矣!"复问:"如是境 界好否?"公曰:"不作圣证之心,名善境界,若作圣解,即 受群邪, 此不过用心得力, 暂得轻安, 从此进修, 不著不求, 悟证有望。"后阅本经,五十种阴魔所述,知善知识,不可不 亲近也。至二十八岁,参浙江宁波天童寺寄禅和尚,亦在冬月 禅七之中, 勇猛精进, 生死心切, 于第八日晚, 定境复现, 较 胜于前,其乐亦胜。自此深信,宗门中自有奇特事在,后阅楞 严经,于向所未通者,无不明了,又信本经为禅门关钥,更复 悉心研究,定能发慧,其语亦有征矣! 余惜后为从林供职,重 兴道场,办理慈善,主持佛教会务,以致自误禅功,未明本分 上事, 虽承缁素群推, 楞严独步, 何异说食不饱, 数宝常贫 #10

一三〇 "啪",《净修捷要报恩谈》讲座视频中,念公生动地做了一个发动机器,拧开关的手势,同时说出"啪"这个象声词。以"啪"这个象声词,形象地表达出业力发动的突然。

# 第二十六拜

"一心观礼,无量寿如来会上,座列上

首,德为众尊,《华严》经主,万行庄严,化身金刚萨埵,永为密教初祖,不舍因地,遍收玄妙,十大愿王导归极乐,大愿大行,普贤菩萨。

南无阿弥陀佛 (一拜三称)"

下面是"一心观礼",这是普贤菩萨。普贤菩萨我们今天也有特殊的意义,他就是"金刚萨埵",是密教的初祖,在我们这个世界;在毘卢遮那那儿也就等于观世音菩萨;在释迦牟尼佛(那儿)也是一样,这就是"上首"的菩萨。所以在咱们《无量寿经》里头都是"德遵普贤",嘛。来的所有这些菩萨都尊重、都在修持。修持什么?修持普贤大士的德行啊。普贤大士最突出的就是

后头这两句话"十大愿王, 导归极乐。"净

空法师就因此而趋向净土宗。他本来讲唯



识, 讲什么什么, 讲《华严经》讲到最后 《普贤行愿品》. 普贤菩萨发十大愿王. 十 大愿王的导引的这个归宿, 最后就是极乐世 界了。"愿我临欲命终时,尽除一切诸障 碍, 面见彼佛阿弥陀, 即得往生安乐刹。" 这是《普贤行愿品》,也就是普贤菩萨的愿 嘛。愿我临到命终的时候, 我这个障碍消 除。障碍, 就是往生的障碍就消除了, 不是 "业力"都消除了。所以这一点大家要注 意,一个字都有一个字的用处,"离经一字 便同魔说"啊!现在有好多(人)他不大小 心哪, 你不能离开呀, 那个背叛是更不行 啊. 一个字之差都不行啊. 似是而非都不行 啊! 所以宁可少说两句。太喜欢说了(不 好):不说也不好,我们所能知的、有把握 的还是尽量(说)。

这个普贤菩萨是"无量寿如来会上,座



列上首, 德为众尊"。在佛说《无量寿经》 的时候, 普贤菩萨是上首, 跟《华严经》一 样. 是第一位。座是最上. 德也是众之尊 哪。大家来的人都是"遵修普贤大士之德" 嘛. 所以德也在众中称尊哪。同是《华严 经》的"经主"啊,所以《华严经》跟《无 量寿经》是同等的经。"万行庄严",万种 功德, 所以普贤(是)大行菩萨嘛。观世音 是大悲, 弥勒是大慈, 普贤是大行, 文殊是 大智. 地藏是大愿. 这都是不同之处。他是 "万行庄严"哪。他化身为什么呢?就是密 教的最初的祖师"金刚萨埵"。"永为密教 初祖"啊. 将来这个世界. 各种世界. 各种 劫. 永远是密教的最初的祖啊。在咱们这个 世界, "莲花生大士", 咱们在佛学辞典都 找不出这个名字, 甚难得闻哪! 大家所知道 的是龙树啊。所以"东密"。什么这个中国 的记载都把密宗第一代称为龙树。



龙树菩萨是个很特殊的菩萨, 佛教分 十宗. 他是八宗的祖师. 这是最奇特的一位 大菩萨。少年的时候, 可以说是一个流氓。 跑到皇宫去,他会隐身,和他一些邪友跑到 皇宫去, 结果弄得很多宫女大肚子。说这怎 么回事?他们说就是好像睡梦中啊。有人说 还是有真人来了,这个恐怕有邪术。到了晚 上把宫门紧闭,派了多少力士拿刀砍哪,结 果是都被杀了。就是龙树, 他就藏在国王紧 背后---, 因为那个刀要离国王远一点, 国 王走哪儿他就在紧跟着, 他不让(自己)出 气儿。最后看看看, (又)数了好些人都死 了, 再也砍不着人了, 差不多都杀光了, 宫 门开了, 他才偷偷地跑出来。偷偷跑出来, 哎呀,这"欲为苦本"哪!这回明白了,这 个苦很苦啊,很惊险,差点没死!好朋友都 杀掉了, 是吧。这是由于什么? 由于欲呀, 欲是苦本哪。他出家,后来成了八宗的祖 师。《华严》就是他从龙宫中取出来的, 《楞严》也是他从龙宫中取出来的。净土宗 的祖师,禅宗祖师中间接衣钵的,八宗都是 祖师,律宗的祖师,这是极特殊的一位大菩 萨。在佛涅槃后五、六百年的时候,这样儿 一个大菩萨。



金刚萨埵那儿得的,他可以给莲花生;莲花生是从阿难那儿得到的,可以给龙树。所以从这儿就证明他是密教初祖么,金刚萨埵嘛。而且现在所谓是"金刚阿阇黎"就是代表金刚萨埵。这是普贤的一个特殊之处,金刚萨埵就是他的化身,他不但是显教"德为众尊",在密教也是"永为教主"啊。

他"不舍因地",他虽然是已经(有)这样殊胜的成就,他还不舍因地,还示现为菩萨呀。他虽然还是现身为因地,但是他一切"玄妙"。"玄妙"啊,《华严经》十玄,最深密的东西呀;最妙的法呀,《妙法· 黄华经》称为妙法,都是"玄妙"嘛,他都收了,都融会了。融会了最后在《华严经》的最后头,普贤菩萨就是"十大愿王,导归极乐"。这一品是在八十一卷《华严经》的最

后一卷。怎么出来一个八十一卷呢? 最初翻 译的《华严经》. 晋朝就翻译过. 是六十 卷, 称为《六十华严》。唐朝国家又组织翻 译, 很多大德, 清凉国师什么都参加, 这次 翻译的是八十卷, 称为《八十华严》。这个 刚翻好,又进来一种《华严》,《四十华 严》。再翻译,这是第三个翻译,《四十华 严》。《四十华严》没有单行本,只是《大 藏经》里有《四十华严》,现在可能是香 港、台湾能印了, 过去是没有的。到这个里 头最后一品呢, 三次都有翻译, 《六十》 《八十》《四十》基本上广略略有不同:有 一品, 最后一品是《八十华严》所没有的, 就是《普贤行愿品》。这已经翻好了《八十 华严》怎么办呢?就把《四十华严》的最后 一品搬进来,作为《八十华严》的末一卷, 所以成为八十一卷。这个是到中国, 在三种 《华严经》中, 它是最后来的, 是《四十华



严经》的最后,因为前头都没有来呀,这个 就把它补进去。所以这个《普贤行愿品》现 在是列为"净十五经"之一呀。就是"十大 愿王导归极乐",这个偈子在那儿。

就是等到你临死的时候儿, 诸根败坏, 你一切一切都不能跟着你了. 一切都没有作 用了。到了这个时候儿, 你的"愿王"不离 开你呀。所以发大愿很重要啊, 而得往生 啊。你只要念,到临终能够往生极乐世界, 面见彼佛无(量寿),往生安乐刹,那就是 一切都不退了, 永远不退了, 决定就等着成 功了。

"大愿大行普贤菩萨", 所以"十大愿 王"是大愿哪、他"万行庄严"、所以"大 行"啊。他是以"实际"在救度众生、弘扬 正法, 现这种菩萨身哪, 以行为主, 所以称 为"大行普贤菩萨"。底下是文殊。



### 【注释】

一三一 "紧背后": 指紧挨着背后: 北方方言。念公讲到这 里时,还用身体做了一个动作,扭转头看了一下背后,表示龙 树当时站的位置就是在紧挨着国王背后的地方。

一三二 "莲花生大士":《大阿阇黎莲华生传记——生世法 源•摩尼宝鬘》中云:较诸一切刹土尤为殊胜之西方极乐净 土中, 佛陀名为无量光。彼佛世尊, 于化身释迦牟尼佛刹土 中,即娑婆世界南瞻部洲之邬金国及印度国,尤其是雪域吐蕃 诸国土,乃圣观世音所调化故,为饶益有情,而化现为化身莲 花生。藏传佛教的始祖莲华生大士(亦称莲师)是宁玛派创教 祖师。大士本身是化身,以阿弥陀佛为法身,观世音菩萨为报 身,是阿弥陀佛、观世音菩萨、释迦牟尼佛身口意的三密应化 身。由阿弥陀佛放光在西印度达那郭啸湖中莲花上化生, 现八 岁童子相。莲师的出世,释迦牟尼佛早有授记。由当地国王因 渣菩提带回王宫立为王子。后金刚萨埵现身告曰:"汝乃教 主,实非政王。"就逊位修行。先师从阿难尊者,受修释迦牟 尼佛预嘱传付之法,尽得显密经轨,究竟法义。后虚心修行, 历事诸师, 所得法悉皆本尊现前得成就。

## 第二十七拜

"一心观礼,法王长子,七佛之师,胜妙 吉祥. 无垢大圣. 愿共众生同生极乐. 系心一佛, 专称名号, 即于念中, 得见弥



陀,一行三昧,大智宏深,文殊师利菩 萨。

南无阿弥陀佛 (一拜三称)"

"一心观礼、法王长子"。过去的习 惯哪, 国王是立长子啊。"法王长子", 就是说这个是要继法王位的嘛。而且是"七 佛之师"啊。文殊虽然现在是菩萨。文殊是 释迦牟尼佛的老师啊: 不但是释迦牟尼佛的 老师, 七个佛都以文殊为师, 都是文殊的弟 子啊。文殊菩萨名号中. "胜妙吉祥"啊. "无垢大圣"啊,这个名就代表他的德。有 的只把(它)翻成"妙吉祥". "胜妙"是 更殊胜的妙啊. 这个名字就更全哪。这样儿 大的智慧, 这是最吉祥、最妙了, 殊胜的妙 啊, 所以(是)"胜妙吉祥"。你这个"开 明本心"哪. 这本心是什么? 本心是"无垢 大圣",从来没有染污。从来没有染污,他 是"无垢",他是"大圣",从来是"不减","不增不减","无垢大圣"啊。

"愿共众生同生极乐"。所以这样的 (一位大菩萨), 你看啊, (是) 佛的老 师, 而且又是本师释迦牟尼的老师。文殊代 表什么? 代表"根本智"啊。所以禅宗开悟 就是先得到这个"根本智"。文殊就表示 这个"根本智", 普贤就代表这个"差别 智"。你得了"根本智"、你还要度众生、 要知道种种的行动,种种的救度:众生有种 种的根器, 你就有种种的药啊。种种的病, 你有种种(的药),应当应病给药,这都需 要智慧嘛。你这个药投错了, 你不但不治 病, 你杀人, 庸医杀人哪。所以现在"说 法"很难哪!关系人的慧命,这不是一个死 的。你比方(说),你着凉了,你这个是中 了寒了, 你就给他吃一点热药, 吃一点姜



汤;你已经在上火,你去吃补药,这个费(居士)他这已经有火,他吃那个生脉饮一点,吐血了。这不是说是人参就谁吃都好的。医生一看,你坏了,你吃生脉饮吃错了。所以这就叫"差别智"啊。文殊代表"根本智",你由"根本智"再产生"差别智"。

有这样儿的大智, "愿共众生同生极 乐"啊。刚才我念的那个普贤菩萨求生的偈 子, 是七个字一句, 四句。到文殊这儿"愿 我命终时, 四句。到文殊这儿"句, "愿我命终时, 死除诸障碍, 面见阿弥陀, "愿我命终时, 灭除诸障碍, 面见阿弥陀, 往生安乐刹"。四句内容完全一样, 但是 词稍微有点儿变化, 七言变成五言哪。所 在《文殊般若经》讲到"一行三昧"呀,就做 是文殊所特别提出的"一行三昧",就做这 一件事儿, 就可以入"三昧"呀。这个"一 行三昧"就是"系心一佛,专称名号",你 把心就集中在一个佛的身上, 专称这一个佛 的名号, "即于念中, 得见弥陀", 它原来 的(是)"得见彼佛"呀,我们这里既然是 念, 就都是念的"弥陀"啦, 这当然"得见 弥陀"了,这个就是说他"一行三昧"里 头。这就是文殊他这个"一行三昧", 完全 都是, 正是咱们称名念佛往生同样的主张。 而且是系心在一个佛上,就在阿弥陀佛上, 你连本师释迦牟尼佛都不用念了。你念佛干 什么? 你不用观想,不用干什么,你只要称 名号,就这样就够了。你就在念中,在你念 念之中,就自然而然见到彼佛了。这是"一 行三昧"呀. 它是了不起的三昧。

"大智宏深"哪。这"一行三昧", 这是殊胜的智慧呀。所以没有殊胜的智慧, 你不能相信这样的事情,这么殊胜的果实就



这么简单,你念一个名字就能成功啊!所谓这种怀疑,就属于情见了,情见之中。在情见之中,世间常识中没有这样儿的事情啊。 所以现在就是,我们这个都是打破常规呀! (这一拜)是"文殊师利菩萨"啊。

#### 【注释】

一三三 生脉饮:是一种常见的中成药。成分为人参、麦冬、 五味子。

## 第二十八拜

"一心观礼,灵山会上,亲承佛诲,授与大乘无量寿经,嘱以弘扬净土法门,现在兜率内院,当来三会龙华,菩提树下,成等正觉,福德无边,弥勒菩萨。南无阿弥陀佛(一拜三称)"

这几个大菩萨,最后一个是弥勒,当来的佛,现在正在兜率内院啊。

先师虚老⁻™在广东遇难的时候儿, 肋 条骨打折了好几条啊. 大家踢呀。所以我 们受一点折磨, 我们想想这些人。想想诺那 祖师让达赖关起了七牢里头六年. 给他吃毒 药。想想虚老,他们农民(把虚老)装到口 袋里头用脚踢, 肋条骨踢折了多少条。受那 个冤枉,说他是地主。庙里也有点田嘛,于 是就拿他当地主对待,斗争啊。我岳父-== 给他治病, 觉得(是) 感冒很快就会好的, 后来才知道是肋条骨断了。终于还都治好 了,也没有动手术,就吃药吃好了。他们成 了很好的朋友, 这是虚老。他在这病得最沉 重的时候,大家都以为他死了,他到了弥勒 (净土)。现在这一段记载得很详细, 他还 记住了弥勒菩萨说的(偈子)。他亲自到了 兜率内院, 而且看到熟人。有几个熟人, 把 他领了,给他有座位,让他坐下来听弥勒说 法。说完法之后,弥勒就跟虚老说:"你还



得回去呀。"他说:"我不回去,弟子太苦了!"(弥勒)说:"不行,你还要回去。"

他回来之后, 果然是有很重要的任务 啊。当时大家打他,有人就问这个和尚: "为什么这个老和尚是打不死的?"就想打 死他, 他问为什么打不死啊。他们就回答: "老和尚为众生受苦,为你们消灾,是打不 死的一点。"他们听得害怕了。给他坐到东 边儿的从头儿数第三个空位子上. 阿难当维 那, 在兜率内院里头。看见几个熟人, 里头 有几个和尚,还有紫柏,明朝紫柏他都看到 了。讲"唯心识定"还没讲完, 弥勒就指着 虚老说: "你回去。"他说: "弟子业障深 重,不愿回去了。"弥勒说:"你业障还没 了. 业缘还没了. 必须回去. 以后再来。" 后头还有很多句子记不清了。还另有开示他



没说,保密了,大概说的是将来呀,还有种 种的。虚老回来之后第一个任务就是当时在 广济寺开会-=+呀,这回头(再说),今天 不说了. 以后再说。

我们弥勒是在"灵山会上", 佛在灵鹫 山说法,我们简称为灵山。"亲承佛诲", 亲自承受佛的教诲, 受到佛的嘱咐, 把《大 乘无量寿经》交给弥勒, 叫他继续弘扬, 嘱 咐他呀,要"弘扬净土法门"哪。弥勒是承 担了在法上这样儿的大事因缘。"现在兜率 内院", 兜率是兜率天, 兜率天是欲界天。 所以有很多人是上兜率内院去见弥勒. 到了 外院就迷惑住了。到了外院看那个欲界天 哪、这个男女呀,这些情况啊,他的欲心哪 (起了)。因为那比我们这个更能够动人 哪, 它更美呀, 所以就进不了内院了。但是 (弥勒) 他在内院哪, 兜率天在内院, 到内



院是个道场。现在弥勒就在那儿说法,有很 多人都在那川, 那川是一个道场, 等于是在 天界的一个净十。

所以你要求生弥勒的净土兜率内院也 不退转哪,将来就随着弥勒一起来。"三会 龙华",他用三会龙华呀。弥勒他的福报很 大,来的时候人都是八万多尺高,人活八万 多岁。东西都是自然就生长,一点儿不需要 劳动、福报非常的大。因为弥勒是"大慈" 啊, "慈"就感受福啊, "慈"是让人家欢 喜呀, 所以得的报, 福也最大, 大福弥勒。 现在有许多人跟佛结了缘, 始终没有能够度 脱. 最后都是弥勒菩萨包干儿. 全部在弥勒 菩萨成佛的时候儿得度。三次会龙华就是三 次的道场, 所以弥勒不是像释迦牟尼佛娑婆 一直在说法, 就是三个法会就把这个可以度 的都度尽了,他就完成任务了,所以"三会



龙华"。所以大家说"我们都是龙华会上人 哪",就是指的这个事情。那个没有成功 的, 在这个时候儿等着弥勒来度。这可是要 知道,我这个算过,这个年可是很大、很大 的,也很长、很长啊,不好等啊!将来怎么 "三会"呢?你将来也都来帮助弥勒菩萨弘 化。

所以释迦牟尼佛的时候, 这十六个大 弟子都是佛的示现哪,过去都是成佛了。 像须菩提他们都是佛啊. 示现哪. 来助佛的 弘化。所以他才能提问题, 能问问题, 许多 众生那个根器他想不到这些方面啊。《金刚 经》须菩提问的问题: "云何应住? 云何降 伏其心?"这是很妙、很好的问题呀。所以 就是说什么人能报佛恩哪?两种人:一个是 善问哪,问得好,会问哪;一个是善答。但 是善答在第二, 善问摆在头一个。什么人报



佛恩?头一个是善问。"三会龙华"就度尽一切众生。在"菩提树下,成等正觉",这跟释迦牟尼是一样的。"福德无边"是弥勒的特点,福德是无量的福德。弥勒菩萨现在还只能称菩萨,现在称为弥勒佛是错误;是未来的佛,现在只能称菩萨。底下在这个大会,亲临这个会,在会上的这些大菩萨啊,指出二十五位。

### 【注释】

一三四 青年时代的念公曾经追随虚云老法师学习佛法。以下摘录念公的一段自述,讲述他和虚云老法师的故事: 我是将近三十岁的时候,那时正是在抗战期间,当时请了虚云老法师到后方重庆这个时候来祈祷,就在那个时候,也很辛苦,跑山路,皈依了老法师。老法师超凡俗,我曾经把老法师的照片寄给我的内兄,他当时是大学教授,并不信佛。他看见这张照片,他说他也要,他说一看这张照片,当时这个心就清净了。老法师确实如此,你如果看到他,你就觉得自己这个尘垢的心,就像脏水当时就澄清了。

一三五 念公岳父萧老先生,名龙友,字方骏,号息翁,后改 为不息翁。一八七〇年生,一九六〇年卒,为我国近代著名的 中医临床家、教育家、国学家。一八九二年,川中霍乱流行,



省会成都日死八千人,街头一片凄凉,棺木销售一空。很多医 生因惧怕传染,不敢医治。正在尊经书院求学的萧公挺身而 出,年仅二十二岁的他,约同当地医生陈蕴生沿街巡治,用中 草药进行救治,使很多病人转危为安,人称"万家生佛"。经 此一事, 萧公声誉鹊起。曾于一九三四年与孔伯华在北平创办 北京国医学院,以弘扬中医,培养中医人才。与施今墨、孔伯 华、汪逢春齐名,人称北京四大名医。曾任卫生部中医研究院 学术委员、中央文史研究馆馆员及全国一、二届人民大会代表 等职。莲公《佛说大乘无量寿庄严清净平等觉经》之原跋《敬 跋重印大经会集本后》乃萧公所作,现刊印于《大经科注》末 后。

一三六 对于虚云老法师一生受到的各种磨难, 念公曾经说 过:"现在虚老是代众生受苦,经过许许多多的苦难,现在 (大家) 尊敬了: 也就是凡是一切真实的, 终究要放光明的。 云, 总不会永远遮住太阳的, 就是这个事情。"

一三七 上文中念公讲道,"虚老回来之后第一个任务就是 当时在广济寺开会呀",现摘录《虚云老和尚自述年谱》中 的相关文字,简述该历史过程和意义。"(一九五二年)壬辰 师(虚者)一百一十三岁。是岁春。师病稍愈。日领众安禅行 道。收拾残局。自夏历正月至三月。北京四次电粤。请师北行 并派员南来护送。师告众。均主缓行。师曰。'时机至矣。今 日全国僧伽。各兢兢自守。乏人提领。如一盘散沙。倘不团 结。成立一有力量机构。其事变恐不止一云门也。我为佛法 故。义当北行。'乃选寺中老成者护院。安众已定。行有日 矣。乃自书一联云。'坐阅五帝四朝不觉沧桑几度。受尽九磨 十难了知世事无常。'十月二十八日由护送人员陪伴。师及侍 者等。附京汉车北行。抵京时。诸山长老。及居士林等各团



体。到站迎接。李任潮。叶遐庵。陈真如诸居士。导送至广化 寺驻锡。后以人多参谒。移住西城广济寺大刹。师抵京后。与 当道往还。以湘省同乡。滇南旧雨。夙有因缘。故对于护法 事。堪称便利。初。师未抵京前。已有函电往复磋商。故于 五六月间。先由圆瑛、赵朴初等。在广济寺成立中国佛教协会 筹备处。全国佛教代表百余人出席。拟举师为会长。师以老病 辞。乃举圆瑛为正会长。喜饶嘉措。赵朴初等。为副会长。八 月十三日即十月一日师代表全国佛教徒。接受锡兰送给中国 三种宝物典礼。锡兰代表团团长。达马拉塔纳法师等来华。以 佛舍利、贝叶经、菩提树三宝。赠送与中国佛教团体。定于十 月一日举行典礼。地点在广济寺。是日先由释巨赞。圣泉。居 士赵朴初等。坐礼车。具香花。往接锡兰代表。寺中四众二千 余人。列序殿前。恭迓锡兰代表至。钟鼓齐鸣。纳法师将法宝 置供桌上。师出。代表接受。并致谢词。大意谓。'贵我两国 佛徒亲密。历史悠久。愿团结在三宝的慈悲智慧之中。为世界 永久和平。而贡献我们的一切。,是日典礼降重。有澳洲。缅 甸。加拿大。印尼。日本。土耳其。及各地佛教代表。"

## 第二十九拜

"一心观礼,无量寿如来会上,舍利弗等诸大尊者,及贤护等十六正士,咸共遵修普贤大士之德,具足无量行愿,安住一切功德法中,诸大菩萨。

### 南无阿弥陀佛 (一拜三称)"

再底下就是, "无量寿如来会上", 这 些舍利弗等等大尊者,还有贤护在家的这个 菩萨, "十六正士"。所有这一些都是"遵 修普贤大士之德"啊. 所以都是"德遵普 贤"哪。"具足无量的行愿"。因为"德遵 普贤"嘛,普贤就是"无量行愿". 无量的 行、无量的愿。"安住于一切功德法之中" 啊,"诸大菩萨",这都称为菩萨。所以舍 利弗他们本来就是佛菩萨的示现, 这可以称 为诸大菩萨, 这是一个理由: 再一个理由, 这些个阿罗汉都"回小向大"了, 所以称为 大阿罗汉哪, 回小向大的阿罗汉。所以大阿 罗汉, 那已经不是小乘的心, 把小乘心回转 向于大乘, 修大乘的这个菩萨嘛, 都称为菩 萨。再下一条第三十条了. (念公看着面前 的居士. 笑着说. ) 还有很多问题留给你.



他的问题还没完呢。

### 第三十拜

"一心观礼,从上以来,莲宗诸祖,暨弘宗演教,皈向净土,诸大善知识,以及本身皈依、授戒、传法、灌顶,诸位大师。南无阿弥陀佛(一拜三称)"

"从上以来,莲宗诸祖",莲宗的祖师 啊。这里有一个问题,大家都可以共同(讨 要宗的祖师,我们进宗的祖师,我们若宗的祖师,我们若宗的祖师,我们就不是想一些我们的祖师是慧远,慧远结子,我们的是这样子,想写不不是这样,把昙鸾和道绰取消了。我们的著作流传到海外,我为"快"本,单人旁,一个失字儿,成为"佚"本、单人旁、一个失字儿,

国内没有了。现在又都回来了, 所以我们现 在是一个很好的因缘哪。大家要知道. 所 以这个是所谓法之将兴, 这里也是一个很好 的、让我们感觉高兴的(事). 这些书回来 了。过去像莲池、蕅益没有见过. 但是现在 我们能见哪,这是一个很殊胜(的事)啊。 《无量寿经》一千多年没有得到善本哪. 这 个时候儿善本是日本投降以后才出现的. 没 有多少年哪。我给我母亲过生日, 替我母亲 印经, 这个时候儿最后才把这个定本定下来 呀。最后定本四句话一三, 加进去没有地方 加了, 加在这个勘误表里头, 只好做(为) 是印刷错误了, 这是后头加进去的。所以定 本. (是在) 日本都投降了. 我从重庆回来 了,这个没有多少年哪。咱们遇着了,这又 是前所未有的。

红、白教从来没有到过大陆啊, 更不要



说什么香港啊、台湾哪, 美国了。过去来的 是"黄教"。元朝来的是"萨迦派"。都是 比较新哪。这种古代的这个红教, 莲花生上 师的教, 白教的这个法, 在汉地一直没有, 只是在西藏啊。在西藏过去交通不方便, 生 活不方便, 种种障碍, 所以没有把这个教 法传到咱们这边来呀。这是诺那祖师开始 的----. 诺那祖师跟(第十三世)达赖呀这 个见地不一样啊。达赖是依附英国, 英国侵 略西藏: 那时候儿还是帝俄呢, 帝俄侵略蒙 古. 蒙古还是没有了。英国就侵略西藏. 他 们占走了很多便宜,还没有把它弄走一四0。 但是达赖还是亲英哪, 诺那祖师主张亲华 呀. 这个就成了个对立面哪。那么达赖祖师 就把他抓起来, 往脸上涂墨、游行、关到土 牢里头, 而且是派人看管, 几度用极毒的药 给他吃。后来报告说死了,派人验尸说是死 了。诺那祖师自个儿说, "用手刨了个洞,

多远多远(从)旁边儿那个洞口出来了",诺那祖师自个儿这么说。有人就说是,恐怕是诺那祖师不肯讲,可能是神通。我不作评论,怎么都可以,总之出来了。出来之后衣服都蝴蝶儿似的一片儿都飞了,头贫长的到脚跟,你看这日子多难过呀。吃毒药所以不死就因为修绿度母啊!就是今天是绿度母会供啊,观世音菩萨的化身,大慈大悲救度。这才到中国来呀。

这确实密教当年龙树一支,莲花生祖师 从阿难那儿得到的一支,会聚,红教、白教 会聚到莲花精舍。总之,这些教来了,也是 一个很殊胜的因缘啊,这一切现在就是说, 前人所没遇到的。但是所不如前人的呢,现 在很多人就不如前人那么精进哪!只要大家 肯精进、肯什么,把这些优点发挥出来,将 有一个中兴。就这儿起个高峰,既然起了高



峰,就是比前后都高。(比方说)你现在这儿是平的,那儿出个弧儿,这弧儿是高峰,弧就比未来也高,比过去也高嘛。当然以前也有还要更高的地方,从这么下来,不是整个儿是个平面。就是根据西藏的传说,咱们不久的将来,佛教是很放光,出现一个中兴的高峰,峰还是很高。

因此还都是起起伏伏的。我们大家利用这个时候儿,是一个上升的阶段,这正是年后,这个时候儿,大家很好的发心哪。三百年后,大家很好的发心哪。三百年时处。总之最困难的人。这时候儿有一个好转,但那个自己的人,这时候儿有一个人,就是一天不如一天,一直到了最后。后我是一天不如一天,一直到最后,最后的人只活十多岁,见面上的《无量寿经》,靠一百年的《无量寿经》,靠个儿的这个法运就是如此。所以,《无量

刚才就是说净宗诸祖,我们将来还是要把昙鸾、道绰恢复进来。昙鸾是二祖,道绰是三祖,善导是四祖。这就是将来再要印这些(书)的时候,我们做这种主张。老一点的,像杨仁山《佛教三字经》——里头还都有昙鸾、道绰,这些书没有了。所以他



的书, 昙鸾《往生论注》, 有的我法源寺的 学生他们看(了). 他说我觉得《论注》比 《论》还好。(《往生论》)是天亲菩萨 (作的),天亲菩萨是"三经一论"哪.净 土宗的三部经、一部论哪。昙鸾作了《论 注》, 道绰有《游心安乐集》, 讲念佛法 门, 里面有许多法会都是讲持名念佛。他们 以为他们是观想,他们确实, 昙鸾是修观, 昙鸾本来是学道教,修长生。后来有人说, 他们这里(哪)有什么长生之法?长生之法 在我们佛教里头。把《观经》给他, 他一 看, 把那道教的书他都烧掉了。(烧掉的书 比) 那些气功, 那比现在那些气功高得多, 不要了,就修观啊。但是他赞叹持名念佛 呀, 他在这个《论注》里啊, 道绰也是一 样。这些著作将来(也应当印)。好像有的 净空法师也在印. 是《论注》(还)是什 么?这两本书都应该印哪。像《通赞疏》也 是, 也都是丢了的, 可是又回来了。

所以我们提到这儿,"莲宗诸祖",我们应当还是要纪念昙鸾、道绰。现在就是说在这里头,善导当然了,这是共同都承认的了,那应该是了不起的大德。"诸祖",莲池、蕅益,一直到彻悟祖师啊。

还有"弘宗演教",是弘扬禅宗的、 是讲教的。讲教就不光是净土,讲唯识教。 讲《法华》呀,讲什么什么,这都是弘教、 "弘宗演教",可是他归向净土的这些太大的、给你传授或者不人皈依的、给你传版依依法的、给传法的、给你传法的、给你传法的。并是对于这一的话。所以在这个地方,就是对于这一的人。以为一个。所以在这个地方,就是对一个人。以为一个。 是对方面的人。以为一个人。 是对方面的人。 是对于这个地方,就是对于这一点,是对方面的人。 是对于这个地方,就是对于这个地方,就是对于这个地方,就是对方面的人。 是对于这个地方,就是对于这个地方,就是对方面的人。 是对于这个地方,就是对于这个人。 是对于这个地方,就是对于这个人。 是对于这个地方,就是对方面的人。 是对于这个地方,是对于这个人。 是对于这个地方,是对于这个人。 是对于这个地方,是对于这个人。



给我灌顶的诸位老师, 这是一拜, 三十二拜 的一拜。

#### 【注释】

一三八 《无量寿经》会集本最后加上四句经文成为定本, 这四句经文是:"为教菩萨。作阿阇黎。常习相应。无边诸 行。"

一三九 诺那活佛到内地后, 开始将藏蒙佛教过去只传藏族、 蒙族及满清皇室贵族的无上密宗大法, 普遍传给广大的汉人平 民,彻底打破了民族和阶级偏见。诺那活佛先后在北京、天 津、重庆、上海、杭州、香港、南昌、庐山等地传法度生,十 余年间, 受法弟子达百千万人。他平日又以擅长的医术治病救 人,即使寒璁深夜也必定满足求治者的愿望,一九三三年,诺 那活佛由传承弟子吴润江居七随侍至上海弘法, 法事完毕, 诺 那活佛回南京任西康宣慰史,将回西康时,因感于汉地弟子此 后乏人指导,便授记法号华藏圣者(藏名别玛别乍)的吴润江 居士为金刚大阿阇黎,是为诺那活佛的传承法嗣。诺那活佛突 破了传统,将大法毫无汉藏分别地传给信众,为藏蒙佛教在内 地留下了法脉。

一四〇 十九世纪末,英法资本主义国家和沙俄的侵略势力已 经伸入我国的青藏高原和蒙古地区。英帝国主义以与西藏通商 为手段实施侵略。一八八四年,英国派一支约三百人的武装队 伍闯入西藏, 在干坝地方被藏民阻挡。一八八六年, 又派大批 队伍集结在西藏亚东以南边境,进行武装挑衅。西藏噶厦地方 政府派藏军在热纳宗隆吐山建卡设防。一八八八年三月二十



日,英军悍然向驻守隆叶山的藏军发动进攻。多日战火后,隆 吐山失守。战争结束后,清政府派升泰赴亚东与英方会谈。 一八九〇年和一八九三年,清政府与英国先后签订了《藏印条 约》与《藏印续约》,承认锡金归英国保护,开放亚东为商 埠,英国在亚东享有治外法权以及进口货物五年不纳税等特 权。从此,英国侵略势力伸进了西藏。从一九〇四年四月开始 到七月结束的江孜保卫战,持续了大约一百天,是西藏近代史 上抗击外国侵略者规模最大、最为惨烈悲壮的战斗。七月十四 日,麦克唐纳率英军从江孜出发,长驱直入拉萨。八月三日, 英军占领拉萨。九月七日, 西藏地方政府被迫与英方签订了 《拉萨条约》。条款中隐藏着排斥中国对西藏的主权,建立英 国对西藏的保护关系的阴谋。清政府觉察到了英国的险恶用 心。一九〇五年,清政府任命唐绍仪为全权代表,经过一年多 的艰苦谈判, 一九〇六年四月二十七日在北京与英国签订了 《中英续订藏印条约》(即《北京条约》)。英帝国通过两次 侵藏战争, 攫取了种种在藏特权, 为英国后来在西藏从事分裂 活动提供了条件,同时给中国造成了严重的边疆危机,为以后 中印边界纠纷埋下了祸根。西藏民众殊死抗击英军的英勇行 为,打击了侵略者的气焰。西藏人民面对强敌入侵所表现出来 的不屈不挠的斗争精神将永远铭刻在中华民族的史册中。(摘 自《环球时报》二〇〇五年三月二日第二十三版) 一四一 《佛教三字经》最初由明朝天启年间,聚云寺吹万老

人释广真所作。继由近代印光老法师修订原文和注释。后由杨 仁山将新旧两本重新改作, 改名为《佛教初学课本》。现摘录 其中关于净土宗之文字。读者不仅可以从中体会仁公纪念昙 鸾、道绰两位祖师殷重之心,对于净土念佛法门之殊胜绝妙, 也能如"管中窥豹",可见一斑。恭录如下:"晋慧远,住匡



庐,结莲社,德不孤。魏昙鸾,修妙观,生品高,瑞相现。唐道绰,暨善导,唱专修,为妙道。此法门,"三经"说,《大经》该,《小经》切。《观经》语,最惊人,许五逆,得往生。三藏教,所不摄,佛愿力,诚难测。一称名,众罪灭,临终时,佛来接。下中上,根不齐,一句佛,同生西。既往生,皆不退,亲见佛,得授记。净土宗,真简要,协时机,妙中妙。"

## 第三十一拜

"一心观礼,尽虚空遍法界,常住三宝, 十方护法菩萨,金刚、梵、天、龙、神, 圣贤等众。

南无阿弥陀佛 (一拜三称)"

底下就是观礼"尽虚空,遍法界,常住三宝",这是普礼三宝啊,佛法僧三宝啊。 "十方护法菩萨"啊。我们这个密法里头啊,三个根本哪。所以这个(一拜所讲的)也就是一个根本哪。我们密法里"三根本"是"上师、本尊、护法",这个都是你的根 本方面的,应当尊敬的、应当依靠的。"上 师"是加持的根本。密宗是靠加持力啊。像 我们净土宗, 临死的时候, 佛来接引就是加 持力呀。现在这个十方佛、阿弥陀佛派人来 护持你, 大势至菩萨、观音菩萨来摄受你, 都是加持力呀。这个在密宗就更强调, 强调 加持力。这个加持以"上师"为根本。就好 像电厂的这个电,通过上师这个导线送到您 的住宅, 用这个传导啊。那是有发电厂, 但 是你的住宅之间你要依靠导线。谁是导线? 老师是导线。所以这个"上师"是加持的根 本。

"本尊", 我们不但是靠自己力量, 而且得到佛菩萨的加持, 这样起作用那不 (更) 快吗? 你要得到觉悟啊, 要跟佛一样 的觉悟啊, 这个成就的根本, 本尊是成就的 根本。你现在念佛嘛, 阿弥陀佛就是你的



"本尊", 你要成就那就是阿弥陀佛, 是不 是啊, 这成就的根本靠阿弥陀佛嘛。所以 "本尊",你要修法,有的修绿度母、有的 修观音,修金刚萨埵,那么这是你的"本 尊"。那你成就就是成就(你修的那个佛菩 萨). 修绿度母先成就绿度母嘛, 这(是) 成就的根本。还有事业方面, 你要度众生 啊.满足众生的许多愿哪.要办成很多事情 啊,就是说我要印经也是事业呀:你要有经 费、有地方、有人的帮助, 有好多好多事情 啊, 你才能印出一部书来啊。所以办事业, 事业的根本就是"护法"。这个世间也有, 他帮你的忙,或者是把钱送来,或者帮你做 校对, 这个是人的护法。还有虚空中许多护 法神哪, 这些护法, 所以这个是事业的根 本。这(些是)"三根本"。这个(一拜) 就是事业的根本,也跟这个(是)一个意 思。

我顶礼"三宝", 而特别是"十方的 护法菩萨"。韦驮菩萨,大家都知道,这 是护法菩萨嘛, 是吧。所以这个显教的经 典,上供什么的, (供)护法伽蓝、韦驮菩 (萨)、诸天哪,也是要恭敬护法呀。还有 "金刚"啊,金刚是现威武相的佛。还有 "梵", 梵是色界天称为梵天, 很清净。 "天",就是包括各种天了,梵天、欲界 天。"龙、神",这个天、龙搁在一起就是 代表"天龙八部",天龙八部也叫"龙神八 部":所以"天、龙、神"三个字搁在一块 儿,这三个字是代表三个方面,暗摄了八个 方面。这八部我就不多念了。里头包括"金 翅鸟", 佛前有个金翅鸟, 金翅鸟在海里头 吃龙, 就好像那个鸡吃小虫子一样。所以龙 就没办法啊. 求佛保护。佛就把袈裟分给它 们,一(个龙)头上挂一丝,龙头上缠了一 丝佛的袈裟嘛, 金翅鸟就不吃它了。海水,



那两个扇子(似的)翅膀一扇,海水就散到一边儿去了,吃龙跟那个鸡吃虫子一样,(这是)金翅鸟。阿修罗等等,所以这是"八部"。

这一切"圣贤"等啊。这里头"金刚"就是"圣"啊,有很多"护法"是"贤"哪。还有很多护法还没出六道,这也有,他也是在那儿保护。他还是属于鬼神,鬼神既然是(在)天嘛,就没出六道。龙就比天还低一点嘛,这个就都是一些"护法"。总之,他们既然都在护持正法,我们就对他恭敬,而且是事业的根本。

## 第三十二拜

"一心代为生生世世及现在生中父母、师长、六亲眷属、冤亲等众,顶礼三宝,求 哀忏悔,普代法界众生,回向西方极乐世

# 界,同生净土,同圆种智。 南无阿弥陀佛(一拜三称)"

最后一条, "一心代为", 替代。所 以我们这一切修持都是普为众生着想嘛。代 替哪些呢? 代替我"生生世世"以及"现在 这一生中的父亲、母亲哪"。我们这个修法 不为我自己修, 我替我父亲修、替我母亲修 啊:还不是就是这一生的父亲、母亲,我们 过去多少生有多少父亲、母亲哪. 我都要替 代呀。所以我们这个心很广大呀! 你这个孝 ̄゠゙セ是真正的"大孝"啊,不光(是)孝 顺今生的父母啊! 所以就使得我们一个人就 是伟大了, 这是学佛的殊胜的意义呀! 我常 说: "是大变活人哪!" 所以学佛的过程就 是改造的过程啊。你学了半天佛,不但学佛 是如此, 连儒家都是这么说, 你念了四书, 你还是照旧一样, 你就不会念四书。你必须



根据孔子的话, 把你自己要有所改变哪。所 以这些我们老这么做、这么回向, 你看看, 不知不觉你就变了嘛。现在你就照这个念, 你本来就没有想到这个, 现在你念, 你没有 想到也就实行了, 是不是, 就伟大了! 而且 实行实行(着), 你就"纯熟"了, 你这个 熏的力量, 这个成了习惯了, 对待一切就都 是这广大心了。不但是"父母"啊. 而且 "六亲眷属"啊. 亲眷都有啊。而且"冤亲 等众". 冤亲平等。冤亲平等. 不但是平 等. 还先提出"冤"来. "冤"还在"亲" 的上面, 这正是佛教的伟大啊! 有一个谁问 我一个问题,他说:"我愿意替一切众生回 向,但有这么几个人,要我把我的功德,要 回向给他, 让他(得到), 我就是不甘心 哪! (念公说到这儿畅怀大笑) 这个人太坏 了! 怎么怎么对不起, 我为谁回向都可以. 还要包括他?要替他?"所以这个心还是有 分别。所以我们要连这个(也不分别),就是要发展到你(对)这个最逆的,记忆最深的,你最不能原谅的,你也原谅嘛。所以这个心哪,啊!

"顶礼三宝",我这个磕头是替他们 在顶礼呀, 所以这个修持就不是完全为个人 了。就通过这些个实践, 使得你得到转变。 这个密法有很多这样的, 通过你的实践转变 你的认识。这个密法前头供一个东西. 就 是把很多脏东西都摆在这儿拿来供佛。不然 你就觉得(好像脏东西不能供佛),不然你 这个《心经》里头那个"不垢不净", 你就 是那么念, 你那还是"有垢有净"。这个你 一下就过不去了, 我这怎么拿这些脏东西来 供佛? 你就"有垢有净"。久而久之, (就 会)觉得这都是"清净"(了)。都是"清 净",你这个分别心也就少了,这个它就

"不垢不净"了。总之,就是要"慈悲喜 舍"。"舍"什么?"舍"这一切分别呀, 虚妄的分别嘛。

"顶礼三宝,求哀忏悔"呀,我替他 们求啊, 我是很哀切呀, 替他们忏悔呀。你 看,不但是磕头啊,而且不仅仅是这个范围 呀, 底下还"普代法界众生", 普遍代替全 法界的、一切的众生。所以我们就说. "我 们一个人的修行, 不是只是你一个人得到好 处啊"。我常常说:"一个地球,这还说小 的:是全法界都得到好处啊,就是如此啊。 所以这样我们才知道我们这个生命的意义. 我们的生命的宝贵。多有这样儿一个人在世 间,全法界的众生都得到好处。"普代法界 的众生"回向西方极乐世界"啊, "同生净 土, 同圆种智", 都同生到极乐世界, 同圆 满"一切种智"啊。"圆满一切种智"也就



是圆满一切佛的智慧,也就是成佛了。"南 无阿弥陀佛",这就全圆满了!

#### 【注释】

一三八 (晋•潘岳)《世视武皇帝诔》云:"永言孝思,天 经地义。"意思是说,永远孝顺父母是天经地义(绝对正确 的,不能改变、也不容质疑的道理)的事情。

## 结束语

那么,我们还是很顺利, (念公看了看 书桌上的时钟说:)现在是还不到……这又 是十一点了. 现在还有一些时间。

殊胜这是很肯定的啊。很多人现在是 修啊,都可以得到好处。大家就是说我如 果很忙, 我这三十二(段)我可以用八除. 四八三十二,一天背四段。一天背四段就 (只有) 两页。(可以) 不是背呀. 你(可 以)就是拿着照着念哪,一边念一边拜呀。



你再忙,这个时间也可以挤得出来。这拜了 之后,拿着佛珠你念几串,这不就成了功课 吗? 念完了之后, 自己再默默地可以祈祷自 个儿的心愿哪。我们正在念佛的时候儿,正 在念《净修捷要》的时候儿,不要想着世间 的这些事, 把这些世间事放下。这个时候儿 一心向着佛,向着西方,最后替众生求忏 悔,就是这个心,把世间的事情搁在一边 儿。但是世间的事情, 等你念完之后, 你求 愿的时候儿, 你都可以求。你求财也可以, 求子也可以, 求妻也可以, 你求爱人也可 以,一切都可以求。这个就是说, 你正在修 法的时候儿, 你不要什么都搁在一块儿, 全 放下。但允许你求嘛, 哀切的祈祷啊。还有 很多护法神等等啊, 他看见你求得很恳切, 他来护持你, 他就要实现你的愿望嘛。护法 的水平不是像(佛菩萨那样). 有的是还没 有出六道轮回, 是不是。所以必须你的心里



头要天天在想、天天在求、在祷告, 他才知 道嘛。

这个就是说, 你在你都(念完、拜) 完了之后,可以祈祷啊:"三宝加被呀, 护法护念哪,"来求。像卢居士,他首先要 求他的孩子啊. 健康成长。允许! 你这个不 是留恋娑婆, 你这个还是众生份上。这一切 都是,并不是说你还在求这个,你刚才修法 功德少了,没有(少),啊。而且确实这个 "加被力"是不可思议。自己的用功,所以 一方面能够感哪: 所以感能够得到应. (因 为很)诚恳。你心很分散,心很分散就好像 光线没有聚焦,用一个放大镜或者称为火 镜, 你把这个(在)太阳光底下一照, 就 能把洋火型点着,也没用煤点着型,(因 为)它集中啊。所以我们心不要分散,又想 这儿又想那儿。而能把它集中在(一处),



《四十二章经》,"制心一处,无事不 办",没有不成功的。所以我们天天就是拿 一段时间, 集中我们的心念啊, 来用功。我 们世间这些事也希望它好, 那么就可以在这 个地方来祈祷, 所以它这个就是这样儿。沈 善登的话啊, 他说净土宗的好处, 就是"不 废世法而证佛法,不离佛法而行世法"。所 以我们都是在家人哪, 我们世间都有责任 哪. 啊. 种种的。我们要行这个世法我们可 以不离开佛法来行世法嘛。我每天有定课 嘛. 我没有离开嘛. 我还得做我的教师嘛. 开我的这个、经营我的企业嘛。同时, 我不 是花了一点时间吗? 我这个时间也用来祈祷 了。而且你抽一点时间来祈祷. 根据我的经 验恐怕是这样儿, 比你把全部时间拿来做世 间(事). 恐怕效果还要高. 这(结果)不 可思议!



不过这(刚开始)一上来(修),有 时候是信不及呀, 但是你切信, 那确实是 如此。最近一个人, 前不两天, 大家都很熟 悉的孙居士, 腰疼, 疼得不可忍耐。不可忍 没办法,就拼命念《六字大明咒》,拼命念 嘛。这个人哪,就是逆加持啊,苦逼的在这 儿了。我常常也说"病中要念,有时候儿念 得特别好"。我有时候儿也骂自己,我说: "人是贱骨头啊!"我说"我要都像我病的 时候儿那么念. 我早成功了!"它一不病 来,没有逼的,就懈怠了。他(孙居士)念 念念念念没有我了, 找我找不到了。找我找 不到,接着又念了一阵,当然还是世间人还 要办世间事,就不念了,早点儿回去。到最 后这个再一看哪. 我腰怎么样? 腰不疼了! 所以就有这些事情。

我自个儿有一次也有这个经验。(用



密宗方法)超度,替众生求往生。这个超 度要用气,要观想:这个心中的种子字冲出 头:要喊,还要用力,嘿!那个都(已经) 写了牌位了, 今天修超荐。就到了晚上、夜 里头了,八点多钟啊吐血,一口痰出来是红 的,再吐一口还是红的。这一想:"这个恐 怕,哎呀,我要躺一躺了。"觉得腿也都软 哪。我再一想:"我要躺下去恐怕这法就没 法修了, 我不能给这些个被超荐的这些亡魂 失信哪! 我已经写了牌位呀, 你这不修是失 信哪。嗨! 死也修!"还上座。而且知道这 是对于这个是很不利的, 你修这个不是有修 而已, 还它那里头就是破了, 你还助长它。 不管!就修下去。但是渐渐就觉得, 呣?好 像一口痰和一口痰的这个距离就长了, 颜色 也慢慢就淡了。一直到修完法之后, 还有两 口痰是有血的。第二天清早起来, 有一口痰 有血, 再也没有了, 没有任何医疗。另外一



个老同学, 他吐血住医院, 住了好多天, 出 来之后又吐,又住(医院),两次住医院。 我那次要躺下来(的话). 也就住医院了: 不住医院也要躺很久。就是你真正把这一切 置之度外呀. 就是豁得出去呀! 本来没有病 啊!

一个大祖师啊, 生了病, 他说我为什 么有病啊? 我有身体。我没有身体(就没 病)。那腰疼不(就)因为你有腰吗?你要 (是)没有腰谁疼啊?你头疼不(就)因为 你有头吗? 肚子疼不(就) 因为你有肚子 吗?你有身体嘛。你有感觉不就因为你有神 经吗? 你知道疼是你神经的作用啊。所以那 有的人高,有的人低。我的"痛阀儿"就比 较高。有时候在医院,他们给我拿刺, (拔 出扎进手中的刺),旁边人看了说,你这简



直是关公刮骨疗疾啊,他说我。我不觉得, 我"痛阀儿"比较高。他觉得很惊讶,他说 你简直是关公。一次打针, (有一个护士) 她就拿(针)一针一针扎, 找不着我的这个 静脉, 她这只手扎完了给我扎(另一边)这 只手, 也还找不到。我没(什么), 只任她 扎。后来她实在没办法了, 另外请了个护士 来,那个护士一针就扎到了,她扎了我七、 八针, 我也无所谓。"痛阀儿"有人高有人 低. 所以这个神经. 神经也是因为有身嘛。 所以病是为什么有?因为我有身。为什么有 身呢?有业啊!你没有业哪来的身体呀? 哪儿会受这个报?为什么有业呀?你有妄 想啊!都是真如哪儿来业呀?我这个(有 妄),妄才造业嘛。"妄想本空",既然是 妄,虚妄就是空。"妄想本空"啊,"无 明"也本来空啊。所以佛最后。《心经》这 部经是殊胜啊, "无无明"啊, 首先连"无



明"都没有。所以现在的一切都是我们自己 捣乱, 现在。因为有"无明"所以有迷惑, 实际上"无明"根本就没有,什么是"无中 生有,无事生非!"所以"可笑可怜悯"也 就在这儿。不是真有个什么什么东西在这 儿,而是"无中生有,无事生非,自寻苦 恼"啊!(这位大祖师)他说:"这妄想本 空啊. 那妄想本空何处得病?" (病) 好 了! 这(是) 南岳思一点啊! (南岳慧思禅 师. 又称南岳思大禅师。)

还有一个人,一个禅宗祖师走在路上, 山火忽然就着了. 很多人就劈里啪啦扑火。 他就心里想,他说,这个火还不是自心所生 吗?何处有火呀?所以他也不用扑火,火就 不往他这儿烧。所以这些祖师,还有那个药 山一四, (惟俨禅师, 别号药山。)大家都 知道, 咱们过去那个庙里劳动都是全体参加



的, 要砍柴, 大家都要做。去砍柴. 不管你 是方丈还是谁. 那叫"普请"啊。"普请" 两个字就是, 好像看了很客气, 实在就是全 体参加义务劳动,都要去,很苦的事情。 而且是很深的山嘛, 不然怎么会有老虎出来 呀。正在砍柴的时候儿, 徒弟大嚷一句: "师父,虎!"看见老虎了。药山(禅师) 回头看他一下. 骂他一句: "什么虎? 是你 虎!"所以他这个镇定到这种程度。这个信 心也到这种程度. 所以成为大祖师嘛。你! 老虎?你是老虎¯™。这个欧阳修啊,文学 家。一次上山哪, 遇见老虎, 害怕得不得 了。后来找到一个和尚,跟和尚谈啊:"哎 呀, 遇虎啊, 怎么怎么惊险!"谈了又谈。 和尚就告诉他:"这个老虎嘛,在山上很平 常的事情嘛。""呜!老虎怎么能平常?" 他觉得很(惊讶)。这和尚说:"大空儿、 小空儿!"一喊,从和尚床底下爬出两只大



老虎。那老虎(的)虎爪儿一看见客人就是 要那个(抓), (和尚说:) "哈!对客人 不可无礼!"这两只老虎从那边儿噗、噗就 蹦走了。欧阳修说:"哎呀!"吓得还在发 抖. "老和尚啊. 你修什么呀?"他说: "老僧只念观世音哪!" 所以这种"降龙伏 虎"的(故事)。那个广钦和尚不是有个老 虎也很驯服吗? 你只要"无心"哪. 都彼此 能够相安哪。你起心就不行了。

所以"渔人忘机,海鸥满舲"□□九。 一个打渔的, 今天回去告诉他老婆, 说: "今天才倒霉呢,一条鱼也没打着,白出去 了。"后来他又说:"今天可是很奇怪,我 的船上落了一船的海鸟,海鸥啊,都在我船 上落着,从来没有的事情,真奇怪!"他 老婆说: "你这个蠢东西, 你抓两个鸟也 好嘛, 你抓来也可以做着吃嘛, 也可以卖



嘛。没有打着鱼, 抓两只鸟也好。"这老渔 人说: "是啊, 我当时也没想起来。"明 天,"他说,"那我一定抓。"(第二天) 又出船了。可是这一天呢, 一个鸟都不落。 这是气氛, 啊, 彼此相感哪。它为什么敢 落?他是个气氛的问题。中国从前有个公 使,叫伍朝枢<sup>-五0</sup>,很老的外交官了。他那 个时候参加人家的国会呀, 他旁听, 他就预 先告诉你, 你看谁跟谁要辩论了。一会儿他 们就辩论了。有人说:"你怎么知道?"他 说:"他们头上的气先搅在一块儿了。"所 以就是这一些。

(念公道:"净土法门'十方如来同赞,千经万论共指。'可见信愿持名这个妙法乃是如来大光明藏所流现,所以能给一切众生以最坚固、最长久、最彻底、最究竟、最圆满、最真实的大安乐。末后祝愿:'普



愿见闻者,皆得大安乐,具足信愿行,同生极乐国'。"——以上数语摘自念公《佛教的大光明与大安乐》讲稿之结尾开示,今作为本篇结束语,愿与我同仁共勉之。)

#### 【注释】

- 一四三 "洋火": 指火柴, 早年对火柴的叫法儿。
- 一四四 念公所处时代多用煤炉点火煮饭、取暖;而当时的火 柴盒质量欠佳,常常在划过几次后就无法再点着火柴了,于是 人们常用煤炉里的火焰直接点着火柴。
- 一四五 "痛阀",是人或者动物,在随着刺激强度的逐渐增强,当开始感觉到疼痛时的那个值。是纯粹主观的现象。痛阀在不同的刺激环境及不同的人或者动物之间是有区别的。国际疼痛研究协会(IASP)定义"痛阀"为人或者动物在特定环境中,能感觉到的疼痛的最小强度。
- 一四六 南岳慧思禅师,又称南岳思大禅师。《释氏通鉴》记载:"南岳思大禅师坐夏三七日。得宿命通。倍加勇猛。寻有障起。四肢缓弱。不能行步。即自念曰。病从业生。业由心起。心源无起。外境何状。病业与心。都如云影。如是观已。轻安如故。"与念公所述"祖师自言'妄想本空何处得病?' (病)好了。"之内容一致。
- 一四七 惟俨禅师,别号药山,唐代高僧,石头希迁禅师法嗣。绛州(在今山西侯马市东北)人,俗姓韩。惟俨是禅宗南宗青原系僧人,曹洞宗始祖之一,他是联系马祖道一禅系和石



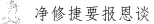
头希迁禅系的重要禅师,在禅宗历史上有着举足轻重的地位。 唐文宗赐谥弘道大师, 塔曰化城。

一四八 在《心声录》(黄念祖老居士选集)收录的《佛教的 大光明与大安乐》一文中,念公讲道:"在唐朝,六祖以下的 第四代, 药山禅师, 他是禅门的龙象, 当时他当地太守叫李 翱,也很仰慕他的声望,就去拜访药山。药山正在安坐,看见 太守来,没有理睬太守。太守恃才傲物,认为我这样的根器天 资,禅师看见我,应该很具礼欢迎才对,怎么没有理睬自己, 很不高兴。就说: '原来见面不如闻名。'药山就回答说: '太守哇! 你为什么贵耳而贱目哇?'为什么尊贵你的耳闻而 轻视你的目睹?李太守还是很聪明,他就了解药山是个禅师。 于是问法: '请问什么是道?' 药山就指指天上的云, 指指地 下的水瓶,并问:'你明白了吗?'太守说:'不明白。'药 山就说: '云在青天, 水在瓶。'李翱就礼拜了。他的答复, 这种禅宗的开示,不是给你谈很多道理,都是直指人心。什么 是道?,云在青天,水在瓶,。李太守根器很利,他就领悟 了, 成为药山很重要的弟子。我们以为禅宗语句只是机锋敏 捷,语句巧妙,殊不知大谬不然。禅宗大德的一言一句,都是 当人的真实受用, 本地风光如实透露。再引一则药山公案, 就 可证实禅师的答话不是口头禅。一次药山随众入山砍柴(古德 作了方丈,并不就养尊处优了,这些劳动都是受请同去的), 山很深,正在打柴的时候,弟子看见老虎来了,弟子大喊: '师父!虎,老虎来了。'希望师父赶紧躲一躲。谁知药山呵 斥弟子说: '什么虎? 是你虎。'有什么老虎? 是你, 是你现 老虎。这生死关头, 危在瞬息之中的时候, 真实的水平, 就看 出来了。药山禅师他没有虎哇! 是你虎哇。所以修持人要有真 实的受用。药山禅师无虎,所以虎也就无法伤害禅师。"



一四九 "渔人忘机,海鸥满舲"出自《分甘余话》一书,作 者王士祯(原名王士禛,字子真,人称王渔洋,谥"文简"。 清初杰出的诗人、学者、文学家),《分甘余话》是一部记见 闻和谈学问兼而有之的笔记。《四库全书总目》评论它说: "大抵随笔记录,琐事为多。盖年逾七十,藉以消闲遣日,无 复考证之功。故不能如《油北偶谈》《居易录》之详核。"现 摘录书中相关段落,以示念公所引"渔人忘机,海鸥满舲"之 出处——夏峰孙先生谓滏水老人曰:"神庙时,南皋、景逸、 少墟三先生讲学京师,首辅叶台山为之主。此治平之机也,而 三先生相戒不言朝政,竟无补于治,若学为无用之物矣。"滏 水曰: "三公不言朝政,专言节义,异己者鉏不用,于是不节 不义者忌矣。未几,台山求去,诸君子留之,台山曰:'内外 风波齐起, 君等不平心而处我, 在此何干?, 因忆赵侪鹤先生 为冢宰, 高阳孙相国曾云: '朝廷官职, 天下人皆有分, 我辈 必不与异己者共之。'此危道也,魏珰之祸,遂烈于此。"右 见《游谱》中。余谓三先生相戒不言朝政,正所以防小人之 忌, 使言朝政, 则书院之毁, 不待逆珰时矣。至孙文正公之 言,即范忠宣公调停元佑、熙宁之说。然君子、小人,势不并 立。小人常密,君子常疏;小人得志,不尽逐善类不已。古今 来小人常居必胜之势,汉、唐、宋以来,已事昭然,可为龟镜 也。然则即以官职与小人共之,彼能终为忘机之海鸥否乎? 《越绝书》云:"壁忘鼠,鼠不忘壁。"诚哉是言。因读《游 谱》有感,遂书。

一五〇 伍朝枢,字梯云,广东新会县会城镇人,出生于天 津,他是伍廷芳之子(伍廷芳乃清末民初杰出的外交家、法学 家,中国近代第一个法学博士。后回香港任律师,成为香港立 法局第一位华人议员)。清光绪二十四年(一八九八年),伍





廷芳出使美国,他也随父赴美,先后就读于美京科士学校、美 京西区高等学校、大西洋城高等学校。光绪三十二年(一九〇 六年), 归国居于京都, 攻读国学。不久, 赴英国入伦敦大学 专习法律。三年考试以第一名卒业, 获法学学士位。后又转入 林肯法国研究院深造。毕业后,应伦敦大律师考试,又获第一 名,取得大律师资格,一时名震英京。



## 《编辑后记》

深蒙佛恩、师恩慈光摄受, 念公晚年 官演《净修捷要报恩谈》完整版之文字编 辑将毕. 复受香港佛陀教育协会之嘱作跋于 篇末。惜不肖弟子虽自称净业学人, 垢重障 深, 具缚而不能自明, 曷敢企望为此"最 上、殊妙, 报佛恩之称性极谈"作跋。然作 为本书听校文稿之修订者, 随附义务不可推 却。故赘以数语为《后记》,浅述修订编辑 之因缘与感受。

姚秦三藏法师鸠摩罗什等译有《禅秘 法要经》,经中世尊云:"过千岁已。此无 常观。虽复流行阎浮提中。亿亿千万众多弟 子。若一若两。修无常观。得解脱道。"这 是世尊告诉我们:"末法修行者亿亿千万, 得度者罕有一二:修无常观可得解脱。"纵



观现世,斗诤坚固,邪淫炽盛,颠倒缪见,举世同风。孰能置身欲海而不随恶浪旋,而无腹,处稔熟者比比皆是,而几纵酷者,举知离者甚难希有。几级忠离者甚难希有。"李幻泡影"者,若常人"梦幻泡影"者,若常人"梦幻泡影"者,若明说"。"与明不能是心,生成佛,无住时不能与时。不能"无住而生心",是是无边众生"而圆满弘愿?

"解脱者",究竟而言,乃"第一义谛",直指"即生成佛"。如来出世之本怀,岂是任恶道冤鬼万劫惨叫夜嗥,任道业行者多生苦苦而求索乎?呜呼!哀哉!如来者所以兴出于世,唯将诸佛成就无上菩提之密法和盘托出。将佛地果觉之功德全体授予



一切众生, 令尽虚空之含灵皆能"即生成 佛"。此为如来从真实之际中所流出真实之 慧. 而由真实之慧令一切含灵"即生得真实 之利"。《无量寿经》便是尽显此三个真 实. 而又唯一、稳当、究竟、圆满、当生成 佛、广大普度,如来最诚实之言。众生受持 是经,但能"发菩提心,一向专念",则念 念心想极乐依正庄严时,即入一切诸佛智慧 觉海: 声声称念弥陀圣号时, 即得于无上道 永不退转。清•彭际清《无量寿经起信论》 曰:"此经具无量寿全身:亦具一切诸佛全 身。"而无量寿全身与一切诸佛全身何在? 在尽虚空遍法界, 无时不在、无处不在, 即 是常寂光、大涅槃之境界。"大涅槃者", 诸佛所证之理体, 密宗所谓之大圆满境界, 宗门所彻悟之究竟果地。而吾净业行人, 惑 业未断,仅依止《无量寿经》"发菩提心. 一向专念"即可声声、念念入"不生不灭,



不去不来,常寂常照,真空妙有"之大圆满究竟如来境界,真可谓是不可思议之事,正如唐·玄奘法师所译小本《阿弥陀经》中称此法为"一切世间极难信之法"。

持名念佛一法之所以极难信, 因其超 出凡夫一切情见:然虽不可思议,却又极其 易行, 且普被三根。玄奘法师《唐译本》列 十方诸佛, 皆出广长舌相, 遍覆三千大千世 果. 周匝围绕. 说诚实言: "汝等有情。皆 应信受如是称赞不可思议佛上功德一切诸佛 摄受法门。"由此可知、持名念佛法门之易 行皆因得十方恒河沙数诸佛之所摄受. 持名 时即是得一切诸佛摄受时, 三大阿僧祇劫全 赖薄地凡夫将一切诸佛无量劫之功德拿来作 为己用,方能超越地上菩萨,而速证无上正 **等菩提。** 

众生或有疑问,难道十方诸佛唯加持



摄受修净土者, 而不加持其他法门之行者 乎? 非也。一切法门平等. 皆得诸佛护念: 然八万四千法门却是如来"方便权说"。因 不能今众生得当生成佛之利益,则不能谓之 真实也。譬如解救全身缠绕绳索、数日饥渴 难耐者, 欲令其受用眼前摆放之甘饮美食. 必然要先帮其解脱缠缚,手脚皆被捆缚,只 能靠他力帮助才能将绳索彻底解脱。而后受 用眼前甘饮美食。八万四千门, 门门要靠自 己挣脱无始劫以来业力缠缚. 而业力若有体 相, 虚空尚不能容之, 那么无始劫捆缚之业 力绳索必是难以计量的, 岂是仅依自力即能 解脱。若能依靠自力解脱, 十方诸佛就不必 称赞本师释迦牟尼佛. 乃能于堪忍世界. "为欲利益安乐诸有情故,说是世间极难信 之法, 其为希有不可思议"了。

"利益安乐诸有情"乃一切诸佛出兴



于世之大事因缘。"利益者",真实之利, 即当生成佛; "安乐者", 入大涅槃之首楞 严三昧、一切事究竟坚固之境界。此真实利 益与安乐唯靠持名念佛这一极难信之法方能 直趋直入。是何善根福德能得如此因缘? 唯 一大事因缘, 即发愿求生净土者, 与十方诸 佛同心同德, 为安乐利益一切有情, 故得诸 佛加持,不退成佛,从而如释迦法王如来一 样, 现无量身, 示现于此娑婆世界, 同样演 说净上持名念佛法门, 普今一切含灵因此法 而得大欢喜,大利益之究竟解脱。发此大愿 者必得诸佛之大力护念, 得阿弥陀如来大愿 大力而念佛成佛. 成佛后复教授一切众生念 佛成佛. 辗转教化. 如帝网珠. 互照互摄. 住大光明藏不动,而又尽度众生;尽度众生 而湛寂常然,则又实无众生可度。玄妙之义 理都尽摄于一句阿弥陀佛名号中, 庄严于极 乐密严佛土中,浓缩在此《净修捷要报恩



谈》中。

甲午年秋末,于澳洲期间受恩师之嘱 托. 听校念公《净修捷要报恩谈》以便整理 成有声书等法宝, 普益众生。初起, 于其他 事务兼负责任,不能一心专注于此"报恩极 谈"。冬至后,逆增上缘成熟,因累劫未能 与一切众生广结善缘, 致自身文稿无人发愿 校对. 悲悔之际. 每于电脑前欲录入草稿文 字. 均无法动手。自知此事虽是业障现前, 于一心听校《报恩谈》却正是时。手虽被业 障束缚, 眼和耳尚且能任。遂发愿放下万 缘. 于行住坐卧间片刻不离《净修捷要报恩 谈》之音声熏习. 以浅薄有限之力潜心于一 事, 方不辱恩师一片殷重之心。

《净修捷要报恩谈》宣演两年后. 念公 便含笑西逝, 因此《报恩谈》可谓老人晚年 之力作。拼死注解《大经》时念公已是大彻



大悟、明心见性之佛门大德,而《报恩谈》 诚如老人曾言:"本为报恩.愈报恩弥感佛 恩之难报。"佛法甚深之义理。老人于谈笑 风生, 唠家常话之间淋漓畅快、透彻宣演。 自《报恩谈》圆满二十余载以来, 世间所流 通之影音文字不在少数, 令无数无缘亲近老 人的同修们深得老人慈光照沐。然论及《报 思谈》之文字版本,则仁者见仁、智者见 智。与原始录影和录音对照难免出入。有些 是为完善文字需要而略作改动, 有些则是对 老人的言语未能准确谛听。多种因缘, 遂致 要寻一能与原本宣讲相对完全吻合的版本成 为极难之事。是以立志"还原其本来面目, 以资后世有可遵循者"。

初听《报恩谈》录音不足五十遍时. 在言语细微处也是模糊不能明悉。登山远 望,必须脚踏实地、一步一个台阶,方能一



览众山小。念公在《报恩谈》讲解中开示, "都要有一番真实的努力"。"若不是一番 寒彻骨,争得梅花扑鼻香"!后虽有六七十 遍恭听之基础, 但要精准听打出文字还远远 不够。耳有"闻性"可以彻听。心被境界染 污故不能明辨。因此, 要将这"极难"之事 变为可能,只有一种方法"反复听,一遍遍 听"。一个句子听不懂,就反复听这一句: 一个词听不懂, 就反复听这一个词: 哪怕细 微到一个字. 亦复如是。十遍不行就听二十 遍,二十遍不行就再听,还是不行就继续 听, 直到听懂为止。即便这样, 还是遇到许 多难以辨别无误的地方。这些地方暂时先放 下. 待每一拜的文字成稿完毕初校时. 回过 头来再听, 不厌其烦的听下去。这样一来, 难关一个个被突破。但依然有一些难啃的骨 头. 即便是看着视频"对口型". 也不确定 模糊或是语速过快的地方到底是什么意思。



可有一事弟子始终坚信:《报恩谈》所讲解 的"三十二拜",每一拜都不是独立存在 的, 在这一拜的讲解中听不懂的地方, 可能 在开示另外一拜义趣的时候提到, 这就需要 我们谙熟通篇。这种感觉最终被证实, 从而 又突破了一些"极其难懂的地方"。然而, 最难听校的地方是那些根本在其他礼拜文中 无迹可寻的。这就迫使我们回头找最古老的 方法"洗耳恭听"。用恭敬的心、耳朵除此 "一事"之外其余都不听。因为《报恩谈》 就是一句"阿弥陀佛"圣号, 自性流露而 已。"最难啃的骨头"不是用猜测和揣摩而 辨别出来的,而是在百多遍之后,忽然有一 天"豁然开朗",自然听懂了。这好似情理 之外, 实则情理之中。事理本来是通达无碍 的,障碍在自心不够清净、恭敬,在于不够 老实肯干。



三国•董遇云:"读书百遍,其义自 见。"又《朱子家训》:"谓读得熟,则 不待解说, 自晓其义也。"苏轼言: "人之 精力,不能兼收尽取……故愿学者每次作一 意求之。"恩师更是常常苦口婆心劝勉年轻 人要"一门深入,长时熏修;读书千遍,其 义自见"。这些先贤与大德的至理名言为何 如出一辙? "一门深入, 长时熏修"的作用 到底在哪里?在自己专听《报恩谈》七十余 遍时才略有体会,如莲公在《净修捷要》第 十五拜所言: "果能一向专念, 自然垢障消 除,不但道心纯熟,且可福慧增长。"一向 专念, 一向专听, 皆是归心一处之意。世出 世间法要成就者, 必先除障碍。欲除障碍必 依戒定慧三学, 专精专一, 久久习之, 自然 心开。净业成就,首先仰信佛智诚实之语, 其次发广大救度一切众生之菩提心, 最后端 在"定一"。此正是如来万劫修行成就之铁



案。

世间法用炉火纯青形容技艺学问达到精 粹完美之境界。佛法用波罗密指到家了、圆 满等诸义。念公一生历尽艰辛. 九死一生中 而得大彻大悟。通宗通教,显密圆融,广学 原为深入, 最终会归弥陀一乘本愿海。《净 修捷要报恩谈》是老人一生修行炉火纯青、 般若波罗密中流露之精粹。诸佛菩萨为教化 节奏紧张的现代人,做出《净修捷要》这份 精巧果盘,每一拜就像极乐佛果中分割下 来的一部分, 虽小但圆具万德。但且吃下去 这一块块小巧的万德佛果, 岂有不成佛之道 理。

此因小果大,一中有多之事事无碍玄 妙之理乃《华严》境界。故《无量寿经》 是"中本"《华严》,《阿弥陀经》是"小 本"《华严》,而《净修捷要》就是"口袋



本"(袖珍本)《华严》,四本实为一本 经。而"口袋本"《华严》《净修捷要》虽 为修行捷径中之捷径,然一切皆符合阿弥陀 佛本愿平等普度一切含灵当生成佛之大愿。 故欲成就弥陀果地, 必遵弥陀因地大愿。愿 同弥陀而又能一向专念者, 必定此生圆满成 就究竟最顶佛果, 同本尊阿弥陀佛一样尽度 众生而无有不圆满者。

戊辰之岁(公元一九八八年). 恩师 上人遵念公之嘱为《大经解》作序。时隔 二十七载, 岁次甲午季冬, 恩师再提金笔为 《净修捷要报恩谈》作序。而莲公西归一别 至今五十载茫茫岁月. 念公九品莲台永偕寿 域亦有二十三载。《净修捷要报恩谈》完整 版文字勘校将竟, 亦可作为净业后学报恩莲 公与念公之献礼。薪火传灯,再接再厉,令 持名念佛法门于此浊世大放光明。



弟子乃顽冥下愚,以上仅是浅显心得 体会之汇报, 勉强附于篇末作为后记。企望 十方久修大德不吝赐教, 垂慈棒正, 不胜感 激。

> 净业弟子恭敬顶礼 乙未年戊寅月

### 附录一

--编者谨识



# 《无量寿经》今得善本(《夏 莲居会本》)之大事因缘

#### ——弥显本经即《华严》、即禅、即密; 一切含灵依此度脱

(1)净上第一经。《无量寿经》称为净 土第一经,盖由于经中宣示: 弥陀因地之殊 胜大愿与精进行持,极乐依正之超逾十方, 三辈往生之条件与正因, 娑婆秽土之五恶痛 烧,一乘愿海之不可思议。万德洪名之究竟 方便:以一真法界为体,圆明具德、事事无 碍为相用: 广摄一切善法, 普度九界众生; 以十念必生、一念亦生故称顿教, 因最易最 稳出三界而号易行,一切含灵依此度脱,当 来经灭独留此经。中国大德赞此经者不胜枚 举。日净宗大德道隐师赞此经为"专中之 专. 顿中之顿. 真中之真. 圆中之圆。"盖 因此经不仅为"净宗纲要",实为"世尊一代时教之指归也"。

- (2)五种原译苦无善本。《无量寿经》 如是殊胜, 而中国古德注释此经者, 唯隋 净影、唐嘉祥两家。千余年来读诵者希。实 因此经存世之五种原译瑕瑜互见,彼此差别 甚大。此经东来极早, 自汉迄宋, 可考之译 本共十二种。(七种佚失, 名单见拙著《大 乘无量寿经解》)现存者为①无量清净平等 觉经(《汉译》).②佛说诸佛阿弥陀三耶 三佛萨楼佛檀过度人道经(《吴译》).③ 无量寿经(《魏译》), ④无量寿如来会 (《唐译》),⑤佛说大乘无量寿庄严经 (《宋译》), 五者之中魏译流通较广。而 净宗九祖蕅益大师则认为《唐译》最佳。但 各译皆有缺陷. 例举于下:
  - ①《汉译》,有贤者名为"大瘦短",



比丘尼名为"生时侍者头痛"。魏译谓极乐 "地辄开裂"。是皆译者笔拙之处。②十念 必生乃阿弥陀大愿之核心, 《汉》《吴》两 译均未彰明。③国无女人与莲花化生两大 愿,于《魏译》愿文未显。④《唐》《宋》 两译文义较优, 但于五恶痛烧之宏文, 竟告 阙如。且各译之间差异极大, 例如弥陀大 愿,《汉》《吴》古译为二十四愿,《魏》 《唐》两译为四十八愿,《宋译》则为 三十六愿。彼此相异有如此者。是以清初彭 绍升居士曰:"此经阐扬者少,实以无善本 故。"

(3)校会之本。宋王日休居士悲五原译 无善本,使圣教度生之旨"紊而无序,郁而 不彰"。乃取《汉》《吴》《魏》《宋》四 译,会集成经,名为《大阿弥陀经》。《王 本》一出,举世流通。但《王本》颇多舛



误。莲池大师谓"抄前著后"、"去取未 尽"。彭绍升居士斥为"凌乱乖舛,不合圆 旨"。窃按《王本》之病有三:①抄前著 后. 抄引经文于前. 自选文句于后。既是会 集旧译, 焉可杜撰经文。②《魏译》三辈往 生皆发菩提心, 而《王本》唯中辈发菩提 心,下辈不发(此不但杜撰,并乖圆音), 上辈则未曾谈及。故谓"去取未尽, 高下失 次"。③五译中《唐译》文义俱精, 王氏所 会独缺此译 (《王本》为本经第六种)。

第七种。彭绍升居士为宏此经, 乃取 《魏译》而删节之. 仍名《无量寿经》。较 原译简炼。但只是节本、未能救王氏之失。

第八种。清咸丰中魏承贯居士,备取 五译, 会成一册, 嗣定名为《摩诃阿弥陀 经》。《魏本》文辞精简,包举纲宗,八种 相较,实居魁首。但可憾者,魏氏虽力求字



句皆有来历,以救《王本》之过,而未能尽免。例如:①魏氏谓往生中"无有胎生"。而《魏》《唐》《宋》三译皆曰"有胎生者"。②魏氏以"生时痛·····是为五痛五烧"数句,概括《魏译》数千言,《魏本》之文并无来历。③魏氏谓极乐宫殿"或依宝树而住",亦各译所无。④魏氏谓法灭之时,"唯余阿弥陀佛四字,广度群生",亦非本经原文。是以《魏本》仍未完善。

(4)胜缘成熟,善本兴世。先师夏莲居 老居士,力踵前贤,誓成善本。掩关数载, 稿经十易。文句精义,悉本原译,而流畅自 然,浑若天成。会本稿成,名为《佛说大乘 无量寿庄严清净平等觉经》。《夏本》一 出,风行寰宇。四众弟子,获睹善本,欢欣 鼓舞,不可名状。赞扬读诵,讲播印刷者, 风起云涌。加拿大、美国现七处成立净宗学 会,台湾、新加坡,亦皆成立。于此善本修 习宏扬,现能背诵全经者日益增多,闻经获 益者不可胜计。本经印行已超卅余万部。录 音带亦流行海外。台湾新印之《净土五经读 本》即以《夏会本》为《无量寿经》读本.

余八种列为附本。本经光明, 方兴未艾。

《夏会本》广撷众妙,圆显圣心,大开如来秘藏,顿显慈尊妙心,《华严》之事理无碍、事事无碍法界,备显《会本》之中。禅密妙谛悉寓此经之内。一切含灵因此得度,当来经灭,唯此独留。可见善本兴世实为大事因缘。

(5)事理无碍法界。《会本》中佛答弥陀 成佛时处,文曰:"彼佛如来,来无所来, 去无所去,无生无灭,非过现未来。但以酬 愿度生,现在西方……(见《宋译》)。有 世界名曰极乐。法藏成佛号阿弥陀,成佛以



来,于今十劫。"上文中无有来去生灭,亦非过现未来,所显者理体也,有极乐,有弥陀者,事相也。揽理成事,因事显理,体用齐彰,从容中道。正显理事无碍之旨。

又《会本》采《魏译》之"开化显示 真实之际". "惠以真实之利". 复采《宋 译》中"住真实慧,一向专志庄严妙土", 于是经中具三真实,成为一经纲宗。亦即一 代时教之教眼。真实之际乃真如实相之本 际, 故为理体。真实之慧者, 从本体流现之 妙智, 如珠生光。相也。真实之利, 乃本体 之大用, 亦即一切众生所获究竟坚固之实惠 也。又此三真实,正如涅槃三德, (:.) 字 三点, 非一非三, 不纵不横。真实之际, 法 身德也:真实之慧,般若德也:真实之利, 解脱德也。由真实之体流出真实之慧. 令一 切众生普得究竟解脱真实之利。是以极乐国



土一花一香, 悉皆法身妙智之流现, 时时处 处, 法音宣流, 妙音普闻, 若有见闻, 悉皆 增上。九品万类,一生彼土,永不退转,决 定成佛。正是真实智慧无为法身之妙用。事 理圆融一切无碍。

- (6)事事无碍法界。事理无碍法界乃大 乘经论所同官, 事事无碍法界唯《华严》所 独显。华严宗立十玄门以表事事无碍。今此 《会本》一如《华严》同具十玄。可证本经 正是《华严》之"中本"。今依《探玄记》 次第, 引据经文以表本经十玄。
- (一) 同时具足相应门。《大疏》 曰: "如海一滴, 具百川味。" 表一法成, 一切法同时具足圆满显现。今此经中泉池 功德品:"其水一一随众生意(见《宋 译》)。"只是一水,而能同时满足一切众 生意。于一法中同时具足圆满无碍。



- (二)广狭自在无碍门。《大疏》 云:"如径尺之镜,见十里之影。"今经 "欲见诸佛净国庄严,悉于宝树间见(见 《魏译》),犹如明镜,睹其面像(见《宋 译》)。"极乐一树是狭,十方佛土是广。 无限广大之境,现于一狭之中,正表广狭自 在。
- (三)一多相容不同门。《大疏》曰: "若一室之千灯,光光相涉。"如一室多 灯,一灯之光可遍全室,余灯之光亦遍全 室,并皆在此一灯光内。彼此相容各各皆 然。本经中"国土所有一切万物,皆以无量 宝香合成。其香普熏十方世界。"无量宝香 成彼土一物,是多法入一法。香遍十方,是 一法遍多法。皆一多相容之旨。
  - (四)诸法相即自在门。《大疏》曰: "如金与金色,二不相离。"本经中,"世

尊能演一音声,有情各各随类解(见《唐译》)。"一音声中具种种众生所愿闻。彼此不离,相即自在。

(五)隐密显了俱成门。《大疏》曰: "若片月澄空,晦明相并。"经中赞如来曰:"光明无量照十方,日月火珠皆匿曜 (见《宋译》)。"佛光是显,日月火珠是隐,隐处具显,显处具隐。两者俱成。

(六)微细相容安立门。《大疏》曰: "如琉璃瓶盛多芥子。"此表极微之中可含无量诸法,同时涌现。本经极乐国中莲花,"一一华中出三十六百千亿光,一一光中出三十六百千亿光,一一光中出三十六百千亿佛。"莲之一光乃莲光中三十六百千亿分之一,实至微细。但含摄三十六百千亿佛,表极广大。于极微中安容诸佛、同时涌现。



- (七)因陀罗网法界门(因陀罗网乃帝释天宫之网,网有千珠,互相映照)。 《大疏》曰:"若两镜互照,传耀相写。"如上所引经文,极乐有无数莲,一一花放难数光,一一光现难数佛。经中复云:"如是诸佛,各各安立无量众生于佛正道。"如是一一之佛,其国中各有无数莲,莲放光,光现佛.重重无尽。
- (八) 托事显法生解门。《大疏》曰: "立像竖臂,触目皆道。"一尘一毛,扬眉瞬目,皆显全体法界。经中道场"有菩提树……复由见彼树故,获三种忍……三者无生法忍。"见树得证无生,全显托事显法之妙。
- (九)十世隔法异成门。《大疏》 曰:"若一夕之梦,翱翔百年。"本经会 中菩萨"能于念顷,住无量亿劫(见《唐

译》)。"一念多劫,正表延促同时。

(十) 主伴圆明具德门。《大疏》曰: "如北辰所居,众星拱之。"随举一法,则 余一切法趋之而为伴。故一法圆满一切法之 功德。今此经中"乃至获得一念净心,发一 念心,念于彼佛。此人临命终时,如在梦 中,见阿弥陀佛,定生彼国,得不退转无上 菩提(见《唐译》)。"净心念佛一声,便 具往生、定成正觉之无量功德, 可见六度万 行,三藏十二部,禅门一千七百则公案,一 切功德法, 皆趋一句名号之中。彻显六字洪 名. 圆具万德。又弥陀因地于发四十八愿后 颂曰: "一切皆成佛。"正如《首楞严》一 切事究竟坚固。依正主伴, 无非法身。有情 无情, 悉是如来。此一句子, 顿开诸佛秘 藏, 吐露三藏心髓。道破宗门玄旨, 直显无 上密意。一真法界, 圆明具德, 事事无碍十



玄之旨, 贯彻全经。

(7)禅净不二。持名秘要: "自念自听, 自呼自应。"点出"自"字。净宗正印: "是心作佛,是心是佛。"妙显"心"字。 本经极乐国人"自然无为……一旦开达明 彻, 自然中自然相, 自然之有根本…… (见 《汉译》)。""一旦"者,蓦地触着碰 着。"开"者,开解。"达"者,达本。 "明"者,明心。"彻"者,彻悟。以上经 文. 正显《大势至念佛圆通章》中"自得心 开"。亦即禅门"识自本心见自本性"。 《观佛三昧经》:"佛告阿难,住于念佛 者,心印不坏(常照)。"《大集经》曰: "若人但念阿弥陀,是即无上深妙禅。"盖 万缘放下,即"无所住";一念单提,正是 "生其心"。但当老实念佛,自然暗合道 妙。从事持达理持,即凡心成佛心。句句是 金刚般若,念念显妙明本心。故云: "念佛即是自心现。"又云: "一声佛号一声心。"又"念佛时即见佛时,见佛时即成佛时。"禅净不二,因果同时,超情离见,不可思议。

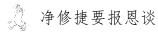
(8)密净不二。称名何异持咒。大日即 是弥陀,净宗正是密教显说,根本并无二 致。此中密意因善本而弥显。例如会中菩 萨皆"升灌顶阶。授菩提记。为教菩萨。 作阿阇黎。常习相应。无边诸行(见《唐 译》)。"表来会之诸方菩萨,咸得受位灌 顶. 并普教十方菩萨亦作密教金刚上师。恒 常宏修无边密宗相应诸法。又如《泉池功德 品》,"波扬无量微妙音声",其中有"甘 露灌顶受位声(见《唐译》)"。极乐国中 泉池交流, 周遍其国。水波声中, 有甘露灌 顶与灌顶受位妙法音声。波声即是佛声。佛



声所宣正是彼土会众之愿乐欲闻。泉池遍国,故宣扬灌顶受位之法音,亦周遍其国。

又密净两宗同为他力派与果教门。经 中第十八愿为十念必生。第二十愿为临终 接引。凡发菩提心一向专念之人,愿文曰: "临寿终时,我与诸菩萨众迎现其前,经须 臾间. 即生我刹. 作阿惟越致菩萨。"本经 小本《阿弥陀经》之《唐译本》,谓临终佛 迎时"慈悲加佑. 今心不乱": 表凡夫往生 全凭佛迎加佑, 乃能念佛往生。全凭佛力, 故称他力门。又十念必生, 使带业凡夫, 横 出三界, 径登不退者, 实因此句佛号正是阿 弥陀如来之果觉。亦即东密所判第十住心之 秘密庄严心。东密兴教大师曰:"从阿字出 生一切陀罗尼,从一切陀罗尼出生一切诸 佛。"今以此无上殊胜之如来果觉,作为具 缚凡夫因地之心. 乃使因心顿同果觉. 因果 同时, 性修不二, 果教妙法, 极圆极顿。

(9)法灭尽时,独留此经。本经之首,佛 告阿难,一切含灵皆因此经而得度脱。经末 复云: "当来之世, 经道灭尽, 我以慈悲哀 愍、特留此经止住百岁。"盖以本经正是: 真实之际所显示, 真实智慧之流现。乃能真 实普利众生也。善导大师曰: "释迦所以兴 出世, 唯说弥陀本愿海。"可见善本庆成, 正契如来兴世之大事因缘。现此善本正如旭 日初升. 光明渐盛于寰宇: 当来经灭, 此经 仍如灯塔, 划破长夜于末世。善本出现, 今 正是时。见闻宏赞, 莫不获益。两七导师, 恩德无极。



#### 附录二

念公在《净修捷要报恩谈》中讲道: "现在我们莲宗的祖师,我们把昙鸾跟道绰给删除了。古一点的记载,那就很多都是这样子,我们的祖师是慧远,慧远然后昙鸾、道绰、善导……我们将来还是要把昙鸾、道绰恢复进来。昙鸾是二祖,道绰是三祖,善导是四祖。这就是将来再要印这些(书)的时候,我们做这种主张。"

现转载《来佛三圣永思集》中的《净宗历代祖师略传》,以申念公遗志。

--编者谨识



# 净宗历代祖师略传

#### 一、东晋慧远大师

慧远大师,姓贾,雁门楼烦人。幼而好学,博综六经,尤善庄老。时释道安,建刹于太行恒山,远往归之。闻安讲《般若经》,豁然开悟,因投簪受业。精思讽诵,以夜继昼。安叹曰:"使道流东国者,其在远乎!"

晋太元六年,过浔阳,见庐山闲旷,可以栖止,乃立精舍,号龙泉寺。时远同门慧永,先居庐山西林,欲邀同止。而远学侣浸众,西林隘不可处。刺史桓伊,为远更立寺于山东,遂号东林。

远于是率众行道,凿池种莲。于水上立十二叶莲华,因波随转,分刻昼夜,以为

行道之节。既而四方清信之士,闻风而至者,百二十三人。远曰:"诸君之来,能无意于净土乎?"乃造西方三圣像,建斋立社。令刘遗民著发愿文,勒之石。时王乔之等数人,复为念佛三昧诗以见志。远为作序。

远以江东经藏多阙, 遣弟子远越葱岭, 购诸梵本, 并传关中。所有经律, 出诸庐 山, 几至百卷。尝造《法性论》, 以明泥洹 常住之旨。鸠摩罗什见而叹曰: "边方未见 大经, 便暗与理合。"

居山三十年,迹不入俗。专志净土,澄 心观想。三见圣相,而沈厚不言。义熙十二 年七月晦夕,于般若台之东龛,方从定起,见阿弥陀佛,身满虚空,圆光之中,有诸化佛,观音势至,左右侍立。又见水流光明,分十四支,回注上下,演说苦空无常无我之



音。佛告远曰: "我以本愿力故,来安慰 汝。汝后七日,当生我国。"又见社中先化 者,佛陀耶舍、慧持、慧永、刘遗民等,皆 在侧。前揖曰: "师早发心,何来之晚?" 远谓弟子法净、惠宝曰: "吾始居此,十一 年中,三睹圣相。今复再见,吾生净土必 矣。"即自制遗戒。至八月六日,端坐入 寂,年八十三。 (摘自《东林传》《庐山 集》)

#### 二、北魏昙鸾大师

昙鸾大师,雁门人。少游五台山,见神迹灵异,因发信心出家。读《大集经》,以其词义深密,因为注解。文言过半,便感气疾,周行医疗。既而叹曰:"人命危脆,旦夕无常。吾闻长年神僊(同仙),往往间出。得是法已,方崇佛教,不亦可乎。"遂

往江南陶隐居所, 恳求僊术。隐居授以僊经 十卷, 欣然而还。

至洛下,遇三藏菩提留支。鸾问曰: "佛法中颇有长生不死法,胜此僊经者 乎?"留支曰:"此方何处有长生不死法? 纵得长年,少时不死,卒归轮转,曷足贵 乎?夫长生不死,吾佛道也。"乃以《十六 观经》授之。曰:"学此,则三界无复生, 六道无复往,盈虚消息,祸福成败,无得生 至。其为寿也,河沙劫量,莫能比也,此吾 金僊氏之长生也。"鸾大喜,遂焚僊经,而 专修净观。自行化他.流布弥广。

撰《礼净土十二偈》,续龙树偈。又撰《安乐集》两卷,传于世。魏主重之,号为神鸾,敕住并州大寺。晚移汾州玄中寺。

兴和四年,一夕,室中见梵僧谓曰:

"吾龙树也,久居净土,以汝同志,故来 相见。"鸾自知时至、集众教诫曰:"劳生 役役,其止无日。地狱诸苦,不可不惧。九 品净业,不可不修。"因令弟子高声唱佛, 西向稽颡(音:嗓.头也)而终。在寺者俱 见幡华幢盖, 自西而来。天乐盈空, 良久乃 已。事闻于朝, 敕葬汾西文谷, 建塔立碑。 (摘自《续高僧传》《乐邦文类》)

# 三、唐道绰大师

道绰大师, 姓卫, 并州汶水人。年 十四, 出家, 习经论, 又事瓒禅师学禅。后 居汶水石壁谷玄中寺, 昙鸾法师之所立也。 绰慕鸾法师净土之业,于是潜心观想,坐常 向西, 六时礼敬不缺, 念佛日以七万计。有 僧定中睹西方灵相, 见绰手持数珠, 赩如七 宝山。他诸瑞应, 未可殚述。

绰为众讲《无量寿经》《观经》,几 二百遍。听讲者,各捏珠,称佛号,若潮汐 声。或时散席,响弥林谷。平时激劝净业, 理致泉涌。劝人摄虑静缘,一心念佛。

著《净土论》二卷,统该龙树天亲, 迩及慧远昙鸾文句,词旨切要,当世重之。 贞观二年,众咸见鸾法师坐七宝船上,谓绰 曰:"汝净土堂成,但余报未尽耳。"又见 化佛住空,天华下散,众皆忻仰叹异。绰自 此报力愈强,容色盛发,道俗向风者日众。 年八十余,卒。

时有释道抚者,与绰同志,每相见, 必指净土为期。绰亡三日,抚闻之曰:"吾 常期先行,今乃在后。吾加一息之功,可追 而及矣。"于佛像前,叩头祝愿,退就座而 化。(摘自《续高僧传》《佛祖统纪》)



#### 四、唐善导大师

善导大师,不详其所出。贞观中,见西 河绰禅师净土九品道场,喜曰:"此真入佛 之津要。修余行业, 迂僻难成。唯此法门, 速超生死。"于是勤笃精苦,昼夜礼诵。旋 至京师,激发四众。每入室,长跪唱佛,非 力竭不休。出,则演说净土法门。三十余 年, 未尝睡眠。护持戒品, 纤毫不犯。好食 供众, 粗恶自奉。所有衬施, 用写《阿弥陀 经》十万余卷, 画净七变相三百壁, 修营塔 寺. 燃灯续明。道俗从其化者甚众, 有诵 《弥陀经》十万至五十万遍者,有日课佛名 自一万至十万者。其间得三昧生净土者. 不 可纪述。

或问: "念佛生净土耶?" 导曰: "如 汝所念,遂汝所愿。"乃自念一声,有一光 明从其口出。十至于百,光亦如之。高宗知 其神异, 赐寺额曰光明。

其《临终正念文》曰: "凡人临终欲生 净土者, 须是不得怕死。常念此身多苦, 不 净恶缘,种种交缠。若得舍此秽身,超生净 土, 受无量快乐, 解脱生死苦趣, 乃是称意之 事。如脱弊衣,得换珍服。放下身心,莫生恋 着。才遇有病,便念无常,一心待死。须嘱家 人,及问候人,来我前者,为我念佛。不得说 眼前闲杂之话,家中长短之事。亦不须软语 安慰,祝愿安乐,此皆虚华无益。若病重将 终, 亲属不得垂泪哭泣, 及发嗟叹懊恨声, 惑 乱心神, 失其正念。但教记取阿弥陀佛, 守令 气尽。若得明解净土之人, 频来策励, 极为大 幸。用此法者,决定往生,无疑虑也。死门 甚大, 须自家着力始得。一念差错, 历劫受 苦, 谁人相代, 思之思之。" (摘自《佛祖统 纪》《乐邦文类》)



# **五、唐承远大师**

承远大师,不详其所出。始学于成都 唐公,次资川诜公。至荆州,进学于玉泉真 公。真公令居衡山设教,人从而化者万计。 始居山西南岩石下,人遗之食则食,不遗则 食上泥。凡化人, 立中道而教之权, 俾得以 疾至,故示专念法门。书涂巷,刻溪谷,丕 勤诱掖。人皆负布帛,斩木石,委之岩户, 不拒不营。祠宇既具, 是为弥陀寺。营造之 余.则施与饿疾者。贞元十八年七月十九 日,终于寺,年九十一。

先是有释法照者, 居庐山, 由正定中, 趋安乐国,见蒙恶衣侍佛者。佛告曰:"此 衡山承远也。"出而求之、肖焉。乃从之 学, 传教天下。照在代宗时, 为国师, 言其 师有至德, 天子南向而礼焉。度其德不可 征, 乃名其居曰"般舟道场"。柳宗元为

制碑,立石寺门之右。(摘自《柳子厚文集》)

# 六、唐法照大师

法照大师,不知何许人也。大历二年,居衡州云峰寺,勤修不懈。一日,于僧堂粥钵中,睹五色祥云,云内现山寺,寺东北有山,山下有涧,涧北有石门,门内复有一寺,榜曰"大圣竹林寺"。他日,复于钵中见云中数寺,池台楼观,万菩萨众,杂处其中。以所见问知识。有一僧曰:"圣神变化,不可情测。若论山川势面,乃五台也。"

四年,照于郡之湖东寺,开五会念佛道场。感祥云弥覆,云中现楼阁,阿弥陀佛,及二菩萨,身满虚空。衡州举郭,咸焚香瞻礼,良久方灭。照复遇一老人,谓曰:



"汝曾发愿往金色世界,礼觐大圣,今何辄 止?"言讫。不见。照遂与同志数人。远诣 五台。五年四月六日,至五台县佛光寺。其 夕四更, 遥见异光照身。即之, 行五十里, 得一山。山下有涧,涧北有一石门。见二童 子, 自称善财难陀。引至一寺, 榜曰"大圣 竹林寺",如钵中所见。金地宝树,以为庄 严。入寺、登讲堂、见文殊在西、普贤在 东, 各据师子座, 万众围绕, 而为说法。照 作礼,问曰:"末代凡夫,夫圣时远,知识 隘劣, 障垢尤深, 佛性无由显现。佛法浩 瀚, 未审修何法门, 最为其要。"文殊告 曰: "汝今念佛, 今正是时。诸修行门, 无 过念佛, 供养三宝, 福慧双修。此之二门, 最为善要。我于过去劫中, 因观佛故, 因念 佛故, 因供养故, 得一切种智。是故一切诸 法, 般若波罗蜜, 甚深禅定, 乃至诸佛, 皆 从念佛而生。故知念佛,诸法之王。"照 问:"当云何念?"文殊言:"此世界西,有阿弥陀佛,彼佛愿力不可思议。汝当继念,令无间断。命终,决定往生,永不退转。"

是年十二月,于华严寺,入念佛道场。 绝粒要期,誓生净土。至七日初夜,正念佛时,见一梵僧入,谓曰:"汝所见台归境界,胡不传示世人?"言毕不见。照心异之。翌日,又见梵僧语如前。照曰:"大圣文秘密圣道,恐生疑谤耳。"僧曰:"大圣文殊,现在此山,尚招人谤,汝何惜焉。但以所见,曹告众生,使见闻者,发菩提心,作毒鼓缘耳。"照遂忆所见,录以传世。

照于是笃志念佛, 日夜无旷。忽见佛陀 波利谓曰: "汝华已就, 后三年华开矣。" 至期, 谓众曰: "吾行矣。"端坐而逝。或

言,照尝于并州五会念佛。德宗时,诏入京师,教宫人念佛,亦及五会,号五会法师。 (摘自《宋高僧传》《乐邦文类》)

# 七、唐少康大师

少康大师,姓周,缙云仙都山人。生而不言,七岁,入灵山寺礼佛,母问:"识否?"忽发言曰:"释迦牟尼佛。"父母遂舍之出家。年十五,能通五部经。

贞元初, 诣洛阳白马寺, 见殿中文字放 光。探之, 则善导和尚《西方化导文》也。 康祝曰: "若于净土有缘, 当使此文再现光 明。"言已, 光复闪烁, 光中隐隐有化菩 萨。康曰: "劫石可磨, 我愿无易矣。"遂 至长安光明寺, 善导和尚影堂瞻礼。忽见导 真像升空, 谓曰: "汝依吾教, 广化有情, 他日功成, 必生安养。"南至江陵, 遇一法 师,谓曰:"汝欲化人,当往新定,缘在于彼。"言讫,不见。乃适新定,乞钱,诱小儿念佛。念佛一声,即与一钱。如是年余,凡男女少长见康者,皆云阿弥陀佛。念佛之声,盈于道路。

遂于乌龙山建净土道场,筑坛三级。 每遇斋日,善信毕集,所化三千许人。每 升座,高声唱佛,众共和之。康一唱佛,众 见一佛从其口出。十声,则有十佛,若贯珠 焉。康谓众曰:"汝见佛者,必得往生。" 众皆欣慰。

二十一年十月,嘱道俗曰:"当于净 土,起增进心,于阎浮提,起厌离心。汝 曹此时见我光明,真我弟子。"遂放异光数 道,寂然而逝。塔于台岩,号台岩法师。



# 八、五代宋永明大师

延寿大师,字冲玄,钱塘王氏子也。少诵法华。钱文穆王时,知税务,多用官钱买放生命,罪当死。引赴市曹,王使人明翠之,命释之,命释之,始死。复参天台韶国师,发明四明之。尝于国清寺行法华忏,禅观中,见观音菩萨,以甘露灌其口,因是获大辩才。以时露灌其口,因是获大辩才。以时露灌其口,因是获大辩才。以时露灌其口,作二阄,一曰不行庄严净土。冥心精祷,七指皆得土阄,于是一意修净业。

建隆二年, 忠懿王, 请住永明寺, 赐号智觉禅师。日课一百八事。夜往别峰, 行道念佛, 旁人时闻螺贝天乐之音。诵法华经, 积一万三千部。居永明十五年, 弟子一千七百人。常与众授菩萨戒, 施鬼神食, 买赎生命, 皆以回向净土。著《宗镜

录》一百卷,会天台贤首慈思异同之旨。 又著《万善同归集》,集中指归净土处, 最为切要。又尝作《四料简》云:"有禅 无净土,内践若现前,瞥将 无神去。无禅有净土,万修万人去,但得 见弥陀,何愁不开悟。有禅有净土,犹神 大师,现世为人师,来生作佛祖。 无净土,铁床并铜柱,万劫与千生,没个 人依怙。"

开宝八年二月二十六日,晨起,焚香告众,趺坐而化,年七十二。后有僧来自临川,经年绕其塔。人问故。曰:"我病入冥,见殿左供一僧像,王勤致礼拜。因询其人,曰:'杭州永明寿禅师也。已往生西方上上品矣。王重其德,故礼敬耳。'"(摘自《乐邦文类》《万善同归集》)



# 九、宋省常大师

省常大师,字造微,姓颜,钱塘人。七岁出家。十七受具戒。宋淳化中,住南昭庆(寺名),慕庐山之风,谋结莲社。刻无量寿佛像,刺血书《华严净行品》,于是易莲社为净行社。士夫与会者,一百二十人,皆称净行弟子,王文正公旦(王旦)为之首。比丘及千人焉。

天禧四年正月十二日,常端坐念佛。有顷,厉声唱曰:"佛来也,"泊然而化。众见地色皆金,移时方隐,年六十二。(摘自《佛祖统纪》)

#### 十、明莲池大师

株宏大师,字佛慧,号莲池,杭州仁 和沈氏子也。年十七.补诸生,以学行称。 邻有老妪,日课佛名数千。问其故。妪曰: "先夫持佛名,临终无病,与人一拱而别。 故知念佛功德,不可思议。"宏自此栖心净 土,书生死事大四字于案头,以自策。

年三十二,出家。谒遍融、笑岩诸大老,参念佛者是谁,有省。隆庆五年,乞食云栖,见山水幽绝,居焉。山故多虎,为放瑜伽焰口,虎不为患。岁亢旱,居民乞祷雨。曰:"吾但知念佛,无他术也。"众固请。乃持木鱼出,循田塍行,唱佛名。时雨随注,如足所及。众悦,相与庀材造屋。衲子日归附,遂成丛林。

宏主张净土, 痛斥狂禅。著《阿弥陀经疏钞》, 融会事理, 统摄三根, 至为渊奥。 宏居常广修众善, 以资净业。又定《水陆仪文》, 及《瑜伽焰口》, 以拯幽冥之苦。开放生池, 著《戒杀文》, 从而化者甚众。



万历四十年六月杪,忽入城,别诸弟子及故旧,曰:"吾将他往。"还山,设茶别众,众莫测。至七月朔晚,入堂,曰:"明日吾行矣。"次夕,入丈室,示微疾,瞑目坐。城中诸弟子毕至,复开目云:"大众老实念佛,莫捏怪,莫坏我规矩。"向西称佛名而逝,年八十一。(摘自《云栖法汇》)

# 十一、清蕅益大师

智旭大师,字蕅益,姓钟,吴县人。父持《白衣大悲咒》,梦大士送子而生旭。少以圣学自任,著书辟佛,凡数千言。及阅云栖《竹窗随笔》,乃焚所著论。年二十,读《地藏本愿经》,发出世志,日诵佛名。天启元年,年二十四,听一法师讲经,疑情忽发,用心参究,已而豁然,寻掩关于吴江。遇疾且殆,始一意求生净土。

其后历住温陵、漳州、石城、晟溪、 长水、新安,广宏台教,而归老于灵峰。时 诸方禅者,多以净土为权教,遇念佛人,必 令参究谁字。旭独谓持名一法,即是圆顿心 宗。

顺治十一年冬,有疾,遗命阇维后,屑骨和粉,分施禽鱼,结西方缘。明年,正月二十一日晨起,病良已。午刻,趺坐绳床,向西举手而逝,年五十七。既寂三年,如法阇维。启龛,发长覆耳,面如生。门人不忍从遗命,收其骨,塔于灵峰。(摘自《灵峰宗论》)

#### 十二、清行策大师

行策大师,字截流,姓蒋。父全昌,宜 兴老儒也,与憨山清公为友。憨山既示寂之 三年,为天启六年,一夕,全昌梦憨山入室



而生子, 因名之曰梦憨。

及长,父母相继逝,发出世志。年 二十三, 投武林理安寺箬庵问公出家。 胁不 至席者五年, 顿彻法原。问公化去, 策住报 恩寺, 遇同参息庵瑛师, 劝修净业。又遇钱 塘樵石法师, 引阅台教。乃同入净室, 修法 华三昧, 宿慧顿通, 穷彻教髓。

康熙二年. 结庵于杭州法华山西溪河渚 间, 专修净业, 因名所居曰莲柎庵。九年, 住虞山普仁院, 倡兴莲社, 学者翕然宗之。

居普仁十三载。至康熙二十一年七月 九日卒, 年五十五。时有孙翰者, 病死, 一 昼夜复苏。曰:"吾为冥司勾摄,系阎罗殿 下。黑暗中, 忽睹光明烛天, 香华布空, 阎 罗伏地, 迎西归大师。问大师何人, 云截流 也。吾以师光所照,遂得放还。"同日,有 吴氏子病死,逾夕复活,具言所见,亦如翰言。(摘自《余学斋集》《净土约说》)

#### 十三、清省庵大师

实贤大师,字思齐,号省庵,常熟时 氏子也。自少不茹荤。出家后,参念佛者 是谁,有省。曰:"吾梦觉矣。"掩关真寂 寺三年,昼览藏文,晚课佛号。诣鄮山礼阿 育王塔,尝以佛涅槃日,大合缁白,广修供 养。燃指佛前,发四十八大愿,卒感舍利放 光。作《劝发菩提心文》,以激励四众,诵 者多为涕下。

晚年居杭州仙林寺。雍正七年,结莲社,为文誓众,以毕命为期。判日课为二十分,十分持名,九分作观,一分礼忏。其示禅者念佛偈曰:"一句弥陀,头则公案。无别商量,直下便判。如大火聚,触之则烧。



如太阿剑, 撄之则烂。八万四千法藏, 六字 全收。一千七百公案,一刀斩断。任他佛不 喜闻,我自心心忆念。请君不必多言,只要 一心不乱。"

十一年腊月八日,告弟子曰:"明年 四月, 吾其去矣。"遂掩关一室, 日课佛 名十万声。明年四月十二日,告众曰: "月 朔以来,再见西方三圣,其将往生乎。"遂 书偈辞众。明日,断食饮,敛目危坐。五 更, 具浴更衣。十四日, 将午, 面西寂然。 送者麇至,忽张目曰:"吾去即来。生死事 大,各自净心念佛可矣。"合掌连称佛名, 遂逝, 年四十九。(摘自《思齐大师遗稿》 《僧素风述》)

# 十四、清彻悟大师

际醒大师,字彻悟,号讷堂,姓马,

京东丰润县人。幼通经史。薙染后,遍历讲席,博贯性相两宗,而于法华三观十乘之旨,尤为心得。参广通(寺)粹如纯禅师,乃即心焉。后纯风,师资道合,为即心焉。后学,后纯风,无宜遵承。 于是专则礼后,况今末代,尤宜遵承。 于是专则礼命事,之,主张莲宗。 日限尺香晤客,过时则心净也。嗣迁觉生寺住持。寻退居红螺山资高寺,被子依恋,追随日众,遂成丛林。

醒为法为人,心终无厌,但一以净土为 归。每当开演如来救苦摄乐之思,或至泪随 声落,听者亦未尝不涕泗沾衣也。其语录二 卷,尤为切至。

嘉庆十五年二月,预知时至。辞诸外护,嘱曰:"幻缘不久,虚生可惜。各宜努力念佛,他年净土好相见也。"临寂半月



前,示疾,命众助称佛号。见空中幢旛无数,自西而来。告众曰:"净土相现,吾将西归。"至十二月十七日申刻,复告众时。"昨见文殊观音势至三大士,今复蒙佛面、"时见文殊观音势至三大士,今复蒙佛面、接引吾去矣。"众称佛号愈厉。醒面一分相好。"言毕结印而逝,众闻异香浮空。相好。"言毕结印而逝,众闻异香浮空。看相好。"言毕结印而逝,众闻异香浮空。看生七日,貌如生,发白变黑。阇维,获舍利百余粒。世寿七十,僧腊四十九。(摘自《净土圣贤录续编》)

# 十五、民国印光大师

印光大师,法讳圣量,别号常惭愧僧。 幼随兄读儒书,颇以传承圣学自任,应和韩欧辟佛之议。后病困数载,始悟前非,顿革先心。出世缘熟,投终南山南台莲华洞寺,礼道纯和尚薙染。次年受具足戒于陕西兴安

双溪寺。

师出生六个月有眼疾,几近失明。后虽 痊愈,而目力已损,稍发红,即不能视晒经 出家后,于湖北莲华寺充照客时,因知净土文》,而知此莲华寺产型。而知净 书,得读残本《龙舒净土文》,而知净土 为即生了生脱死之要道。师于受戒,悉 时,为即生了生脱死之事宜,悉 。写字过多,眼睛发红如血灌。由号,不 病,即与为苦本,即于闲时专念佛号,不 病,即写字时,亦心德 病。后眼疾竟得痊愈。由此深信念佛 可思议,而自行化他,一以净土为归。

师修净土, 韬光敛迹, 久而弥笃。 二十六岁, 于红螺山资福寺净土道场, 入堂 念佛。三载之中, 念佛正行而外, 研读大乘 经典, 妙契佛心, 净业大进。三十三岁, 应 普陀山法雨寺化闻和尚请, 护藏经南下, 住



法雨寺藏经楼闲寮, 近二十载, 励志精修, 深入经藏。间或受寺众坚请. 乃为讲净七经 典, 讲毕, 旋即闭关。斋房书"念佛待死" 以自勉, 学行倍进。师出家三十余年, 始终 韬晦, 不喜与人往来, 亦不愿人知其名字, 长期昼夜持念阿弥陀佛名号, 亦早证念佛三 昧。

一九一一年, 师五十二岁, 高鹤年居 士将师文稿数篇刊入上海佛学从报, 署名常 惭。徐蔚如、周孟由诸居士见之,叹誉云: "大法陵夷,于今为极,不图当世尚有具正 知见如师者,续佛慧命,于是乎在。"于 是,一再搜集师文稿,刊为《印光法师文 钞》,广为流通,师由此而腾誉海内外。

《文钞》实为师弘法之缘起。由读《文 钞》而倾慕师德,竭望列于门墙之善信日 多。或航海梯山而请求摄受,或鸿来雁往而

乞赐法名。二十余年, 皈依师座下者, 不计 其数。即依教奉行, 精修净业, 得以往生净 土者, 不胜枚举。

我国近代以来,礼教陵夷。故师针砭时弊,力倡竭诚尽敬,惭愧自牧,以培净业行人之福基。尝云:因果之法,为救国救民之急务,必令人人皆知。流通《安士全书》《了凡四训》数百万册,足见其力倡因果之悲心。

师之净土思想上承古佛祖师血脉,下契近代众生根机,言言归宗,字字见谛。建立灵岩山寺净土道场,亲定规章,为末法丛林之表范。更创弘化社,广印经书流通。二十余年,所印各种佛书,不下四五百万部,佛像亦在百万余帧,法化之弘,广被中外。

师一生克苦俭仆, 衣食住等, 皆极简单

粗劣。洒扫洗涤,事皆躬亲。善信供养,悉 用于流通经籍, 救济饥贫。

一九四〇年冬, 师略示微疾, 促办妙真 法师升座仪式, 预知时至, 多诸迹证。初三 日晚, 示众: "净土法门, 别无奇特, 但要 恳切至诚,无不蒙佛接引,带业往生。"初 四日早一时半,由床起坐曰: "念佛见佛, 决定生西。"言讫、即大声念佛。二时十五 分. 师坐床边呼水洗手毕. 起立言: "蒙阿 弥陀佛接引,我要走了,大家要念佛,要发 愿,要生西方。"言毕即于椅上,端身正 坐, 口唇微动念佛。三时许, 妙真和尚至。 师吩咐:"你要维持道场,你要弘扬净土, 不要学大派头。"后不复语,只唇动念佛而 已, 延至五时, 如入禅定, 笑容宛然, 于大 众念佛声中, 安详往生。世寿八十, 僧腊 六十。

师一生潜修实证,淡泊平常,以文字因缘作人天眼目,利益叵测,其著作有《〈印光法师文钞〉正、续编》《丙子息灾法会法语》等流通于世。

# 十六、中华人民共和国海贤大师

海贤大师,俗姓文,名川贤,字清选,清光绪廿六年八月十九日(公元一九〇〇年九月十二日)生于河南南阳唐河县,世代耕读,尊佛向善。公自幼随母茹素念佛,孝行闻于乡里。因生逢乱世,未能得习诗书。

年十八, 贤公腿生痈疮, 医药罔效, 赖 称念观音圣号而愈。因慨叹轮回路险, 死生 事大, 遂发心出离。

民国九年,投桐柏山太白顶云台寺,依传戒禅师披剃,法名海贤,字性诚。年廿



三, 赴湖北荣宝寺受具。

传戒公别无他授, 唯传六字洪名, 嘱其一直念去, 贤公谨遵师训, 一句弥陀圣号, 终生持念。尝示人曰, 好好念佛! 世上无难事, 只怕心不专。好好念佛! 唯有成佛事大, 余者皆为虚假。

贤公秉性至孝,兄弟离世后,奉母于寺中达二十八年,直至慈母八十六岁自在生西。八年后,贤公欲迁坟树碑,见墓穴内竟空无一物,唯大钉数根而已。或疑菩萨示现,如达摩挂履之游戏神通,非常情可测。

民国年间, 贤公(专修净土)与海墨 (修学禅宗和法相唯识)、海圆(禅净双 修)、体光(专修禅宗)三师于塔院寺结庐 共修三年, 四老所修法门虽殊, 然能和合相 处, 而最终又皆成就非凡, 堪称古今希有之 佛门佳话也。

十年浩劫, 贤公拒绝还俗, 历经艰辛, 仍悄然念佛礼佛不辍。且甘冒生命危险, 保存传戒公灵骨免遭毁弃。诚如所言, 学道当知心是佛, 修行应以戒为师。真乃人中之圣, 僧中之雄也!

文革后,南阳社旗县诸护法迎请贤公至来佛寺主持正法,贤公深悟蕅益大师"只图脚底着实,何必门庭好看"之训,故而简葺殿堂,仅供奉泥塑圣像,后将来佛寺托付印志法师,嘱云,不怕没庙,只怕没道;不聋不瞎.不配当家。

公元一九九一年腊月十一日, 贤公师弟 海庆法师于来佛寺谈笑示寂, 自在生西, 坐 缸六年, 肉身不坏, 一方称奇。公奉之于寺 内金刚馆, 慕名来朝者至今不绝。



贤公性情温和, 慈心于物, 一生未曾轻 毁他人。遇人谗毁打骂, 皆安然承受, 了无 怨怼, 其忍辱功深, 难可比拟。尝教诲弟子 曰,宁可荤口念佛,不可素口骂人。每于耕 种之际, 必先绕行田地, 念佛回向, 祝曰, 锹镐下地, 诸虫躲避。若伤性命, 即生佛 地。

贤公平生吃苦穿补, 所着衣物皆亲自缝 补浆洗. 未尝假手于人。其勤俭之德. 感人 至深, 尝曰, 择菜不丢青, 胜似念黄经。若 赈灾布施,则是慷慨大方,往往倾其所有。

贤公持戒精严,念佛功深,曾言,毋 谓稍念即足,不念至一心不乱不算念佛。年 过百岁依然身体康健, 头脑清醒。曾自述其 养生秘诀乃是"持戒精严, 老实念佛"。虽 早证念佛三昧, 开显智慧神通, 却始终沉厚 不言。每日依然精进不已, 日则耕作, 夜勤 礼拜,凌晨三时即起,礼佛、绕佛、静坐念佛,无片时空过。

贤公多次亲见弥陀,每求接引往生。佛 赞公修持可则,嘱令住世表法。示寂前一月 起,即屡示人行将往生之意,人皆不省。公 示寂二十八日前,尝语人曰,吾不愿长寿, 情愿一死,灵魂如若成佛,举世皆知。后至 孤峰寺辞别道友铁脚僧演强法师,返程途中 语王春生老居士曰,老佛爷呼我去也。后至 往日常住之寺院,一一告诸弟子云,吾不复 来也。

往生前三日, 贤公手捧《若要佛法兴, 唯有僧赞僧》一书留影, 寄望佛门团结。再 三儆戒学人应"善护口业", 不可毁谤圣 贤。往生前一日, 仍翻整菜地, 直至日暮。

壬辰腊月初六 (公元二〇一三年一



月十七日)凌晨,贤公安详示寂,世寿 一百一十二岁,僧腊九十二年。四众弟子为 报师恩,七昼夜念佛不断。瞻视贤公法体, 慈颜如旧,双唇泛红,毛发悉由白转黑。亲 见其往生瑞相者,皆坚定求生净土之信愿。

贤公一生行持为净土法门作绝佳证转。 事迹具载《来佛三圣永思集》,流播甚广, 见闻而获法益者不可胜数,诚为当代净宗一 大善知识。净空老法师提议净宗学人尊其为 净宗第十四代祖师,当之无愧也。