

# 佛陀教育雜誌

2020.9.15 Vol. 550



和諧世界從開始

## 目 錄

本期專欄 02 和諧世界,從心開始

經論輯要 11 金剛經講義節要述記 (275)

> 印祖法語 16 示臨終切要

倫理道德 18 曾參受杖

因果教育 20 太上感應篇講記 (15)

翰墨飄香 28 《護生畫集》

學佛答問 29

游藝園地 32 食譜 《蓮海真味》

網路講座.法寶流通.信息交流 34

## 本期內容簡介

對於世界的安定和平,我們保持樂觀。不要求別人,要求別人,這個事情一定失敗;要求自己,從自己本身做起。請看本期專欄。

妄想、分別、執著是我們無始劫來的習氣。說易行難,一定要認真努力學習鍛鍊。請看《金剛經講義節要述記》。

#### 本期專欄

## 和諧世界 從心開始

這幾年來,大家看到整個世界的人充滿了瞋恚、怨恨、惱怒,這些在佛法裡面講是地獄的業因,貪婪、欲望、嫉妒是餓鬼的業因,忘恩負義、寡廉鮮恥、愚頑不化是畜生的業因。尤其是現前的社會,國際上的衝突事件一年一年上升,災害一次比一次嚴重。要怎樣改善?所謂「心淨則國土淨,心安則眾生安,心平則天下平」,但是我們的心要如何才能夠淨、能夠安、能夠平,這是一個大問題。

## 一、恢復世界本來的和平

今天社會最嚴重的問題,如何化解衝突,幫助社會恢復安定。我們不說促進安定和平,說恢復,為什麼?社會本來是安定的,世界本來是和平的,我們要恢復,不是促進。病根在什麼地方?不在外面,在家庭。家庭是社會最基層的組織,像一個人的身體,如果細胞病了,人就不會健康,嚴重可能導致死亡。所以家庭是根本,如果家庭失和,夫妻之間衝突、父子之間衝突、兄弟之間衝突,社會哪有不衝突的道理!

還有比這個更深一層的因素,是什麼?是發生在 我們自己的本身,佛法裡面講的本性跟習性的衝突, 簡單說就是自利跟利他的衝突。利害擺在面前,你是 想到自己,還是想到別人?一般人一定都想到我自己 的利益。如果每個人都從這個角度出發,人人都是白 私自利,損人利己,這個世界會太平嗎?把利看得太 重,不是一樁好事情,就是孟子說的,「上下交征 利,而國危矣!」可是利能不能爭得到?如果真爭得 到,我相信孔子也出來爭,釋迦牟尼佛也出來爭。實 在講,爭不到!你用任何方法,搶也好、偷也好,用 種種非法手段得來的財富都是你命裡該有的,你說你 冤不冤枉!俗話說「命裡有時終須有,命裡無時莫強 求」,爭是爭不來的。所以化解衝突最有效的方法, 就是必須從自己內心化解和一切人事物的衝突,不可 以有對立的念頭,對立是所有衝突的根源。那要如何 化解衝突?學習中國傳統文化,學習聖賢之道。

## 二、本性本善,習性可轉

佛在經典裡面告訴我們,一切眾生本來是佛;《 三字經》說,「人之初,性本善」。本性本善,為什 麼現在變成不善?不善不是本性,是習性,所謂習 氣,我們的習氣很重,執著這個身是我,為這個身造 作種種的業,隨著造業在六道流轉,卻不曉得這個身不是我!什麼是真正的我?真正的我是自性、是真佛,真佛才是真正的我。明心見性就把真我找到了,找到真我就叫做成佛。千萬不要有我執,我執裡頭四大煩惱,我見、我靈、我慢,就是貪類化。貪瞋痴、一定要知道把它淡化。貪瞋痴從哪裡斷?就在日常生活當中,我們每天從早到晚所接觸的,有順境逆境、有善緣惡緣,從這裡面去觀照自己,時時提起警覺。善財童子能夠一生圓滿成佛,就是得力於他會學,通過五十三參,不斷提升自己。我們要向他學習,看待一切人事物都是我的老師,都是來幫助我、成就我的。逆境裡面斷瞋恚,順境裡面斷實、沒有一絲毫的愚痴。

決定要從自己做起,改變我們的習氣,轉化我們的內心,才能夠影響身邊的人。大家都能斷惡向善、積功累德,社會就愈來愈和諧美好。老祖宗教導我們,「己所不欲,勿施於人」,「行有不得,反求諸己」,能把這四句話做到,用宗教的話說,自己得度,而後才能普度眾生。自性裡面有萬德萬能,純淨純善,所有一切不善全是習性,貪瞋痴慢疑、邪見,全是習性。習性不是真的,《起信論》上講得好,「本覺本

有,不覺本無」。本有,絕對不會變質,絕對不會丟掉;本來沒有的,你決定可以斷掉,決定可以把它放下。首先要放下執著、放下對立,真正學佛人心目當中沒有對立,遇到什麼事都心平氣和。生活中、工作中遇到障礙,對方沒有過失,過失一定在自己,問題就能夠化解。今天的問題在哪裡?每個人都不承認自己有過失,認為過失都是別人的,這個事情麻煩!

《楞嚴經》佛說,「若能轉物,則同如來」,你能轉,問題就解決。這個時候,我有沒有定力?有沒有智慧?有定力,能忍受;有智慧,清清楚楚、明明瞭瞭。等到他心平氣和的時候再來討論問題,他氣很盛的時候不可以說話,這要學!如果能夠感激斥責我的人,他助長我的定慧;感激絆倒我的人,強化我的能力;感激遺棄我的人,他教我要自立;感激鞭打我的人,來消我的業障;感激欺騙我的人,增長我的見識;感激傷害我的人,磨鍊我的心志,我們一生都活在感恩的世界,由衷的感激,我們會很幸福,我們才能成就。

## 三、宗教團結,回歸教育

什麼方法能夠落實化解衝突,恢復世界安定和平?

把四樁事情做好了,天下太平。第一個,國家與國家 之間要和睦相處、平等對待;第二個,派系跟派系之 間,不要為自己派系的利益,要為國家的利益、全世 界人民的福祉。第三個是族群與族群之間,第四個是 宗教與宗教之間。這四樁事情都很難辦,但從宗教下 手比較容易。宗教能夠團結,肯定能夠影響政治、影 響派系、影響族群。

因為宗教教育是建立在大愛的基礎上,能夠讓我們回復自性。所以佛法終極的目標是明心見性,見到自性就成佛了。釋迦牟尼佛當年在世是搞教育,不是宗教,這個要認識清楚。他老人家三十歲示現開悟之後就從事於教學工作,講經三百餘會,說法四十九年。講經就是辦班,大大小小的班辦了三百多次,從事教學工作四十九年,沒有一天中斷。從現代這個角度來看釋迦牟尼佛,可以說他是一位社會教育的義務工作者;他教學不收學費,不分國籍、不分族群,也不分宗教,所以他是一位多元文化的社會教育家。

宗教怎麼團結?四攝法,用現在的話來說就是公 共關係法,也就是交際法。這個方法如果用在家庭, 一家和睦;用在夫妻,夫妻百年好合。所以從家庭推 廣到整個世界,跟所有眾生往來就是用四攝法。第一 個是「布施」,就是多請客、多送禮;第二個是「愛語」,從內心裡頭真誠的關心、愛護;第三個是「利行」,我們所作所為決定對人有利益,沒有傷害;第四個是「同事」。

對於世界的安定和平,我們保持樂觀。為什麼? 人跟人相處,希不希望和睦相處?每個人答覆,都希 望和睦相處。怎麼做法?不要求別人,要求別人,這 個事情一定失敗;要求自己,從自己本身做起。

## 四、人是可以教得好的

《三字經》是一本兒童啟蒙的教科書,前面八句話 非常重要。「人之初,性本善;性相近,習相遠」, 我們的本性都一樣,佛法講完全是平等,可是習性不 一樣,所謂「近朱者赤,近墨者黑」。因為有習性, 教育就是從這個地方興起來的,所謂「苟不教,性乃 遷」,假使沒有好好的教導他,他慢慢就學壞了。然 後是「教之道,貴以專」,教育一定要專精。這八句 二十四個字是中國老祖宗留給我們最寶貴的教導。

教育從哪裡教起?從嬰兒教起。我們中國人在全 世界是最懂得教育的,中國是教育起家的,一直綿延 了五千多年。世界上四大古文明,三個都沒有了,為什麼中國還存在?中國人重視家庭教育的關係。中國教育之興有文字記載,就是堯舜,堯舜距離我們現在有四千五百多年;沒有記載之前,至少可以往上再推五百年,真的是五千多年的傳統文化,所以中國人懂得教育,《禮記》說:「建國君民,教學為先」。中國人懂得教育的方法,真的人民是教得好的,每個人都懂禮、都明義,所以中國自古以來是禮義之邦。孔子的學說可以用一個字做代表,「仁」,孟子則代表「義」。仁者愛人,什麼人?《弟子規》上說的「凡是人,皆須愛」,這是我們教育的中心點。

人活在這個世間,有三樁事情是沒有辦法離開的。 第一個,人與人怎麼相處。人跟人要和睦相處,最重 要的就是你要有定慧。定,忍辱是定的前方便。菩薩 六波羅蜜,布施、持戒、忍辱、精進、禪定、智慧, 頭一個要學能忍。《金剛經》上佛告訴我們,「一切 法得成於忍」,忍太重要了!第二個,人與自然環境 怎麼相處。人不可以違背自然規律,違背就不義。義 是循理,就是要遵循大自然的原理原則,遵守大自然 運作的秩序,這叫義。第三個,怎樣提升自己的境 界,用我們宗教更深一層來說,提升自己的靈性,這 才重要。

白心白性是真佛,方向目標告訴你了,從哪裡下 手?放下。修須自修,別人不能代替,一定要你自 己去修;行須實行,實是真實,你真實的去幹。「修 行」這兩個字的意思我們要搞清楚,行是行為,行為 錯誤了,把它修正過來叫做修行。思想錯誤、見解錯 誤,首先要知過,知過才能改過。知道錯誤,這叫看 破;過失改正之後,才能把過失放下。首先放下的是 十惡業,第一個不殺生。殺生的業比什麼都重,你殺 **地**,將來牠殺你,冤冤相報,沒完沒了。所以頭一個 你要把殺牛的念頭放下,不再殺牛。引申的意思,決 定不能有傷害眾生的想法和行為,培養我們的慈悲 心。第二個放下偷盜,第三放下邪淫,淫為萬惡首, 孝為百善先,這要放下。再放下妄語,妄語是言語不 真實,有欺騙對方的念頭;再放下兩舌,兩舌是挑撥 是非;放下惡口,說話粗魯,叫人聽到心裡不舒服; 再放下綺語,綺語是花言巧語,欺騙眾生;再放下貪 欲、放下瞋恚、放下愚痴。這十條,十種惡業。放下 十惡,十惡的反面就是十善,不殺生、不偷盜、不邪 淫、不妄語、不兩舌、不惡口、不綺語、不貪、不 瞋、不痴。具足十善業,這是佛稱讚的「善男子、善 女人」。先把十善做到,你心清淨了,決定不墮三惡 道。然後再去八邪,去掉邪見、邪思、邪語、邪業、 **邪命、邪方便、邪念、邪定。這些事理我們明白了,** 

認真努力向著目標去做,慢慢能夠提升自己的境界。

「和諧世界,從心開始」,必須知道從我們自己本身做起,從我家做起,從我社區做起,從我們這個都市做起,然後才能夠影響到其他的國家地區,乃至於全世界

恭錄自淨空老和尚講演



## 金剛經講義節要述記(275)

## 七六、約當來勸 慶今勸後 自慶

## 世尊。我今得聞如是經典。信解受持。不足為難。

其實『信解受持』四字,因為須菩提尊者深解義趣, 所以不難;但於我們而言,確非易事。

1. 信解受持一語,明其不但能信能解,且能解行並進 而不退也。

如果能解行並進不退,成佛不需三大阿僧祇劫, 學佛最可貴之處在此。果然能保持,甚至不必去西方 極樂世界。原因是許多菩薩都想往生西方極樂世界, 就是因為西方極樂世界保證不退轉。憑什麼保證?沒 有退轉的條件。佛法說緣,西方極樂世界沒有退緣; 而十方諸佛剎土,退轉的條件太多。因為我們內有煩 惱,即貪、瞋、痴、懈怠,這些都是本具的;外有五 欲六塵的誘惑,內外一接觸,沒有不退轉的。

精進不易,若無精進的條件,懈怠、退轉是必 然,精進在六度之中排於第四位,前三位就是它的條 件。六度:第一、布施,是真正放得下。第二、持戒,真正守法。第三、忍辱,能守法的人,才能忍耐,能忍才能精進。第四、精進,世出世間一切法成就皆在精進,一門深入。精是純而不雜。譬如學得多而雜,即無前三條,精進無從談起。廣學多聞,是為已破一品無明、證一分法身的法身大士而說,有六波羅蜜的基礎,才能論及普賢十願。所以解行不退,的確要從六度扎根,六度是成菩薩;然後才能提升至普賢行,普賢行是成佛。

## 2. 長老身值佛世,聞法證果,能解空義。此所以自慶不足為難。正顯末世之十分為難。

「長老身值佛世」,須菩提尊者出生與佛同一時代,同一地區,有緣親近佛陀。「聞法證果,能解空義」,佛說的第一義空即真如本性、實相理體,須菩提尊者能明白,他親證,自己真正入此境界。會入的關鍵在於,只要一切法是一不是二,就證入了。入的人決定是萬法一如。若仍我、人、眾生、佛,及世法、佛法,此人決定沒入,是世間凡夫,不是聖人。可成為現代人所謂的佛學家,雖然研究佛法明瞭很多,但是仍在二,不是一,二沒有歸到一。「此所以自慶不足為難。正顯末世之十分為難。」我們是真

難,如果心真正清淨,一定平等,萬法一如。我們與 一切大眾相處,仍有憎愛,心就不清淨、不平等。

我們做一切法會,用意皆為接引廣大群眾。往往 真修行人不注重表面工作,真正修行是在心地功夫。 表面工作並非不對,明瞭其用意所在,即有無量的功 德。此即十大願王的「稱讚如來」。

《金剛經》所說的理論與方法真好、真高、真妙,但做起來卻真的不易。並非不能做,而是肯不肯做,譬如布施是放下,是否肯放下?捐錢,沒有捐的念頭,才是真放下。有也好,沒有也好,心中沒有放下的念頭,才是真的捨了。五欲六塵、名聞利養全都放下;世出世間法,一切都放下,若真的全都放下,就成佛了,不需學佛。佛與凡夫不同之處,凡夫放不下,而佛全都放下,一定要從此處下功夫。一開始須練習,因為妄想、分別、執著是我們無始劫來的習氣。說易行難,一定要認真努力學習鍛鍊。

3. 末世眾生,既不遇佛,甚難得聞、甚難信解受持者,而竟得聞、竟能信解受持。彼真難能可貴。其根性必遠勝我,其鼓舞後學之心,拳拳極矣。

此段義理牽涉到下一段經文。末法時期,我們去佛很遠,沒聽到佛、菩薩及真正善知識說法。說法的人說不明白,聽法的人怎能開悟!除非聽法之人心真清淨,確實一塵不染,世出世間法真的全都放下,也會開悟,即所謂會說不如會聽。由於人人都有妄想、分別、執著,故需真正善知識開導。沒悟、沒相應的人,自己認識不明白,縱然依照古大德的註疏說,因為自己沒有透徹明瞭經義,所以說不明白。由此可知,必須真正修行實證,講經才能講得好。

我們今天開始學,要踏著古人的足跡走,決定遵守古人的註解,我們踏在前人的肩膀上,必須認真才能出人頭地,即《金剛經》上說的「受持讀誦,為人演說」。受持,簡言之是依教奉行,否則即非受持。《金剛經》教人離名字相,離言說相,離境界相。此經說了三個境界相:微塵、世界、身相。境界裡小而微塵,大而世界。身相,佛舉的三十二相,故受持《金剛經》必須將身心世界一切放下。須菩提尊者生在佛陀住世時,所以信解受持不難。而末法時期,距離佛已二千五百多年之後,若有人雖未遇佛,但遇到《金剛經》也能明瞭,且依教奉行,此人善根福德一定超過須菩提。

因此今人的修持,如果能成就,決定超過往昔的祖師大德。蓮池大師在《竹窗隨筆》中記載一段公案。同一時代,有一位很有名氣的修行人,四眾同修非常敬仰。他在山上住小茅蓬,修得非常好,戒律精嚴,與社會不接觸,故身心清淨。由於遇緣,被請到都市弘法,在都市住不久之後,生起名利心,貪瞋痴慢都起而墮落了。由此說明,人如果禁得起誘惑,就成功了。絕大多數人禁不起外境的誘惑,心中的煩惱就起現行,令人十分感嘆。面對現前的花花世界,及加倍誘惑的下一個世紀,現在年輕的出家眾,要度下個世紀的眾生,定功、智慧必須超過我們這一輩。能在魔境界中如如不動,是高段的功夫。故此處所說並非謙虛,句句皆是實話。

>>續載中

《金剛經講義節要述記》講於1995.5新加坡佛教居士林及美國, 華藏講記組恭敬整理。

#### 印祖法語

## 示臨終切要

第三、切戒搬動哭泣以防誤事者。病人將終之時,正是凡聖人鬼分判之際。一髮千鈞,要緊之極。只可以佛號開導彼之神識。斷斷不可洗澡換衣,或移寢處。任彼如何坐臥,只可順彼之勢。不可稍有移動,亦不可對之生悲感相,或至哭泣。以此時身不自主,一動則手足身體,均受拗折扭列之痛。痛則瞋者,而佛念息。隨瞋心去,多墮毒類,可怖之至。隨見悲痛哭泣,則情愛心生,佛念便息矣。隨情愛心去,以致生生世世,不得解脫。此時,所最得益者,以致生生世世,不得解脫。此時,所最得益者,以致生生世世,不得解脫。此時,所最得益者,以致生生世世,不得解脫。此時,所最得益者,以致生生世世,不得解脫。此時,所最得益者,以致生生世世,不得解脫。此時,所最得益者,可之。又人之將死,熱氣自下至上者,為超升相。



餓鬼腹,畜生膝蓋離,地獄腳板出之說。然果大家至誠助念,自可直下往生西方。切不可屢屢探之,以致神識未離,因此或有刺激,心生煩痛,致不得往生。此之罪過,實為無量無邊。願諸親友,各各懇切念佛,不須探彼熱氣後冷於何處也。為人子者,於此留心,乃為真孝。若依世間種種俗情,即是不惜推親以下苦海。為邀一般無知無識者,群相稱讚其能盡孝也。此孝與羅剎女之愛正同。經云:羅剎女食人。稅受汝,故食汝。彼無知之人之行孝也,令親失樂而得苦,豈不與羅剎女之愛人相同乎。吾作此語,非不近人情,欲人各於實際上講求,必期亡者往生,存者得福,以遂孝子賢孫親愛之一片血誠,不覺其言之有似激烈也。真愛親者,必能諒之。

(續) 臨終三大要

#### 倫理道德

## 曾參受杖

在春秋時代,有位孝子叫曾參。有一次他父親很生氣,要處罰他。順手拿起旁邊一根很粗的棍子打他,他很乖,動都不動。「父母責,須順承」,就乖乖在那裡讓父親打。父親因為脾氣比較大,竟把他打昏了。

孔夫子知道了這件事,就對曾參說:「你這樣做,即是不孝!」曾參覺得自己很乖,「父母責,須順承」,連跑都不跑,怎麼會不孝?孔夫子說:「假如你的父親失手把你打死了,誰最傷心?」就是父母。如此是陷父親於不義!孔夫子告訴曾參說:「小杖則受」,小棍子可以接受;「大杖則走」,就要趕快離開,要學靈活一點。

所以,我們求學問也要靈活,要懂得權變。比如說, 今天我們剛好犯了過失,父親在罵,這時候我們要「父母教,須敬聽」。但是假如父親有心臟病,愈看愈生氣,這 時就不可站在那裡,要趕快離開。這就說明,我們要懂得 觀察情況,處處為父母著想。

真正的孝道,不只是表面的「順」,更重要的是要善於體察父母的心,能夠不使父母的德行受損。中國傳統文化



中講的「孝順」的含義,是順父母的性德。而當父母有過失的時候,就要婉言相勸,正如《弟子規》中所教誨的「親有過,諫使更。怡吾色,柔吾聲。諫不入,悅復諫」,如果父母正在氣頭上,就要見機行事,順勢而為。

孝養父母不僅僅是養父母之身,更要養父母之心,養父 母之志。

恭錄自 蔡禮旭老師《小故事大智慧》

#### 因果教育

## 太上感應篇講記 (15)

為眾生服務的事「其類至繁」。此地提出了十個綱領,概括了一切服務的事項。

第一、「與人為善」。起心動念以善心待人,以善心處世。縱然是惡人,也用善心善言善行待之。乃至仇敵,依然用善心善言善行相待。若能常存如是善心,就與盡虚空遍法界一切眾生都能相處。自己不能與別人相處,不要責怪別人,要常常反省自己。

第二、「愛敬存心」。不同的宗教和族群間,往往 缺乏愛敬之心,因此時常發生誤會和隔閡,造成許多不 如意。這就是不知道虛空法界一切眾生是一體,不愛敬 別人就是不愛敬自己。我們學佛發願作佛,成佛一定要 證得清淨法身。若是對不同的族群、不同的宗教,還有 分別執著,就永遠不能證得清淨法身,永遠不能圓成佛 道。

第三、「成人之美」。眾生有分別執著心;諸佛菩薩 沒有分別執著心。在新加坡,我們與其他宗教往來,我 們熱誠地幫助他們,他們做好事,我們成就他們,就是 成人之美。成人之美的「人」是廣義的,十法界一切眾生都包括在內。別人做好事,我們見到、聽到,絕不嫉好障礙,而要隨喜功德,盡心盡力予以幫助。成全他人就是成全自己。

第四、「勸人為善」。不但口勸,還要身勸。口勸 是言語,若寫成書本,形諸文字,也屬於口勸。身體力 行,做出好榜樣,是身勸。「為人演說。」口勸與身勸 都包括在內,啟發別人學習的意願。

第五、「救人危急」。救人危急要懂得防患於未然。 危急都是從造作惡業產生的,所以救人危急最重要的, 是要教導其斷惡修善,轉迷為悟。唯有如此,其危急才 能真正消除。

第六、「興建大利」。凡是有益於社會、有利益於眾生的事,都是「大利」。能救濟眾生的危急是大利,能防範種種災害是大利。而幫助眾生,一定要懂得防患於未然。所以教育才是真實的「大利」。孔老夫子以平民的身分辦教育,釋迦牟尼佛也是從事社會教育工作。他們做的是真正的好事,不但影響當代,而且影響歷史。至今,影響力還在擴大。教育真正能幫助人斷惡修善,破迷開悟。教育能免除眾生一切災難,天災人禍都能避

## 免。是故教育是最重要的「興建大利」。

第七、「捨財作福」。世間人沒有不喜歡財富的。 積財而不作福,就是罪過。世界上還有許多人在飢餓的 邊緣上,得不到足夠的衣食,我們卻在積蓄,這就是 造惡。古聖先賢教導我們,錢財要流通,才能利益眾 生。自己有財富要會使用,就能得清淨自在。所以,「 捨得」有兩重意思:第一、講因果,「捨」財是因,「 得」財是果;愈捨愈多,愈多愈要捨。第二、財得來之 後還要「捨」掉,把所得的也捨掉,那智慧就開了。捨 法得聰明智慧,捨什麼得什麼,因果報應,絲毫不爽。

第八、「護持正法」。正與邪是相對的。依佛法的標準,凡是與宇宙人生真相相應的,就是正法;凡是相違背的,就是邪法。什麼是宇宙人生的真相?《金剛經》云:「無我相、無人相、無眾生相、無壽者相」,又云:「一切有為法,如夢幻泡影,如露亦如電」,這都是說明宇宙人生的真相。一切大乘經論都是講宇宙人生的事實真相。

純一善心,純一愛心,純是一個利益眾生的心,就是 正法。「護持正法」,就是將這樣的心行落實,就是功 德。若有絲毫自私自利的念頭,就把正法破壞了,功德 也破壞了。佛經常說,與「一念」相應即是正法。一念就是自性,就是真心。真心是純善、純愛,純粹利益一切眾生,絕對沒有虛假造作。

在佛門,一進山門,天王殿裡供奉的四天王就是表法,教導我們護持正法。

東方天王名為「持國天王」。東方是太陽初升之處,表開始,護持正法要從此做起。持國就是護國,要護國一定先要護家,要護家一定先要護身;護身,首先要保護自己的善心和善行,護持自己的性德。這才是護持正法。儒家教學也講「誠意、正心、修身、齊家、治國」,有一定的次序。東方天王手拿琵琶。琵琶是弦樂器,弦鬆了,彈不響,緊了,弦就會斷,要調到適中,音色才美。因此琵琶表中道。告訴我們,處事待人接物要做得恰到好處,不能過分,也不能不及,要懂得中道。儒家講中庸,用中才和,和才能和合,不中就不和。

南方天王名為「增長天王」。南方象徵智慧和光明; 增長,表智慧增長。南方天王手持寶劍,劍表智慧,慧 劍能斷煩惱。

西方天王名為「廣目天王」,表多看。廣目天王一隻

手拿龍或蛇,另一隻手拿著珠。龍、蛇表變化,說明社會 千變萬化,但是變化中還有不變的原理和原則,珠表不變 的原則。掌握原則,才能應付裕如。

在新加坡,宗教理事會舉辦九大宗教聯合展覽,這種活動在全世界是第一次,便於我們接觸各個宗教。我們要多看多聽,各宗教互相增加認識與了解,彼此才能和睦與合作,社會才能祥和。不同的宗教、不同的族群互相尊重、互相敬愛、互助合作,共存共榮,這個理念在新加坡落實了。

北方天王名為「多聞天王」,表多聽。多聞天王手拿 傘蓋,傘蓋表防止污染。接觸多元的社會,要防止受到污染。要保持清淨平等覺,才能「護持正法」。

佛法是正法。佛法之外是不是正法?《華嚴經》云:「圓人說法,無法不圓」。因此,對於覺悟的人,法法皆是佛法。對於迷惑的人,有妄想分別執著,法法都不是佛法。離開妄想分別執著,就法法皆是佛法。我們常講「佛法無邊」。如果說基督教不是佛法,那基督教就是佛法的邊了。所以,所有一切宗教、一切族群,都是佛法。無一法不是佛法!

而護持正法,首先要護持自己的真誠心、清淨心、平等心、覺悟心、慈悲心。佛家常講「慈悲為本,方便為門」,要從此處下手。我們的心不真不誠,虛偽詐騙,這是造無量無邊的罪業。眼前雖然能得一點好處,果報在地獄!

學佛之人是學覺悟,學真誠、清淨、平等、正覺、慈悲。慈悲,第一要愛自己,要保護自己的善心和善行,才是護持正法。必須放下自私自利的念頭,放下對一切人事物控制和佔有的念頭。心清淨,真誠心就露出來了。佛菩薩以純真之心,對一切人事物,純真的利益大眾。佛菩薩覺悟,一切眾生與自己無二無別,這就是諸法實相。因此,護持正法,首先要知道事實真相,要護持自己的性德。

第九、「敬重尊長」。尊長是我們學習敬重的對象。 其實,佛的本意是教我們尊敬一切。因為尊敬是性德, 我們學佛目的是要作佛,如何才能作佛?性德圓圓滿滿 的恢復,就自然成佛了。佛說「一切眾生本來成佛」。 我們現在不是佛,因為自己的思想、見解、行為違背了 性德。若能順應性德,就與諸佛如來無二無別。佛教化 眾生,無非教人隨順性德而已。隨順性德是自然的,違 背性德就是破壞自然。佛法通常不用「自然」,而用「 法爾」。法,指一切諸法;爾,本來如是。法爾的含義 是:本來就是這樣的。

普賢菩薩十大願王,第一就是「禮敬諸佛」,真正修行要從「禮敬諸佛」下手。了凡先生教我們「敬重尊長」,就是「禮敬諸佛」的初步落實,培養敬重之心。然後,以這種真誠的敬愛,真誠的尊重,對待一切眾生。沒有分別執著,就是性德的流露,「禮敬諸佛」就真正落實了。只要這一條能做到,其餘九條就不難做到。在大乘佛法中,普賢行是最殊勝的修行方法,能使我們明心見性。

第十、「愛惜物命」。這一條是勸我們要惜福。自性 具有無量的福德,毘盧遮那佛的依正莊嚴,極樂世界阿 彌陀佛的依正莊嚴,都是稱性的福德。無論物質環境、 人事環境,都美好到極處,所以稱為極樂世界。在那樣 的環境中,佛菩薩示現的尚且是愛惜物命,何況我們凡 夫!我們今天享的福報,是從修德來的。譬如一個人有 億萬財產,但都存在銀行中,身無分文。他走在街上 想吃飯,只好臨時打工,賺點錢去吃餐飯。臨時打工賺 的錢,就如同修德。我們修這一點福德,若不愛惜,很 快就會享完,「祿盡人亡」。祿就是福報,一個人如果 有八、九十歲的壽命,就有八、九十年的福報。如果他 不惜福,五、六十年就把福享完了,縱然他還有壽命,也要死。相反,惜福的人壽命雖然盡了,而福報還沒享完,壽命自然延長,添福添壽。添福有兩個方法:一是自己修福;一是自己惜福。既會修福又會惜福的人,壽命當然就延長。

愛惜物命。物命特別是指動物,含有不殺生之義。 更進一步不食眾生肉,就是惜福。吃眾生肉,不要以為 很平常,所謂是吃牠八兩,還牠半斤,不是吃了沒事, 而是吃了以後很麻煩。我們這一生吃了多少動物的肉, 要多少生才能還得盡?「人身難得而易失」,失掉人 身,再得人身不容易。這一生吃了多少眾生肉,來生再 變畜生,生生世世變畜生還債,統統還完了,才能再得 人身。由此可知,吃眾生肉是多麼可怕的事!

世間人不知此利害。佛菩薩和聖賢人知道,因此不與一切眾生結怨仇,不與任何人有債務糾紛。別人欠我的不要了,我欠別人的要趕快還,我們在菩提道上就沒有障礙,往生就走得瀟灑自在,冤親債主不會來刁難,諸佛一定護念,龍天善神保佑。

>>續載中 華藏講記組恭敬整理

## 翰墨飄香《護生畫集》

暴珍天物聖亦哀吾後明為從以樂鳳凰麒麟安在哉



摘自《護生畫集》 弘一法師/許士中 書. 豐子愷 繪

## 學佛答問

問:我學佛的心得是,學佛無它,變化氣質,除習氣,提升 靈性,找回自己在處事待人接物中守道義,從而達到「天人 合一」。請問這樣對嗎?

答:不能說不對,已經是很難得了。至少你這種學佛在五乘 佛法裡面是人天法,這是第一個階段目標達到了。然後再向 上提升,提升到聲聞、提升到菩薩、提升到佛。這是頭一個 階段,就很難得。

問:我往往一動念就是分別執著,由於對《無量壽經》經文熟悉,很快的能用經文中的教誨降伏之,但在時間上超過一剎那。請問這樣能往生嗎?

答:一剎那就很難得,就像閃電一樣,像在天氣黑暗的時候,在漫長的長夜,能有一剎那的閃電就很難得。往生不是這個原因,往生一定要記住,經上告訴我們「信願行」,這三個條件要具足。要把人做好,因為西方極樂世界,諸上善人俱會一處。我們如果心行不善,信願行不會具足。具足信願行的人,肯定心行都善良,所以一定能得生。我們常常還有惡念,常常還有惡的行為,那跟信願行完全不相應。

問:現在道場愈來愈大,人員愈來愈複雜,我學習「三不管」,每天念佛、聽經不斷,這樣做是自了漢嗎?

答:道場大,人來得多、來得複雜,你在這個道場有沒有擔任執事?要擔任執事,你要三不管,你就有罪過,為什麼?你有工作。你要不擔任執事,你根本就不要管,你要管就是管閒事。所以這個地方要問,你在這個道場是執事還是清眾,清眾就不管事,好好的修行,那些人是來護持你的。護持的人他非要管事不可,他不管事不行,不管事道場就亂了。

問:在集體三飯時,可否心裡默念,自飯依僧,當願眾生, 自淨其意,老實念佛,求生淨土?

答:這個不要在集體三飯的時候,集體三飯有它的儀規,你 這樣默念,你把儀規破壞了。這種念法,你自己早晚課誦可 以這樣觀想。不能在集體大眾當中,一定要守規矩。如果集 體大眾每個人都想每個人的,磁場就亂掉了。

問:我母親每天念佛三小時,約有半年,身體一天比一天好。但最近卻說,冤親債主說她要成佛了,言語動作愈來愈異常,現在有時還打人,不讓我們念經,請法師救救我母親。

答:正常的人應該是愈來愈清淨,愈來愈慈悲,愈來愈柔和,愈來愈喜歡聽經聞法。冤親債主真正說她要成佛了,冤親債主會對她很尊敬,會向她學習。就像我們過去在新加坡居士林,老林長在往生的時候,冤親債主很多都找來。告

訴我們林長往生極樂世界,看到很歡喜,再也不找麻煩了。 但是對居士林有個要求,就是希望給他授三皈,希望讓他來 聽經。你母親這種狀態,你們要給她求懺悔,她現在是被冤 親債主這些靈鬼控制住,她自己做不了主。一定要跟冤親債 主商量,冤冤相報,生生世世雙方都痛苦,大家理解這個道 理。你或者是念佛、念經,專門為他念,念一百萬聲佛號, 念三百萬聲佛號,迴向給他;或者念一百部《地藏經》,念 一百部《無量壽經》,談條件。有時候他接受,你念完了, 他們就走了。這是家人要幫助他的,請他不要干擾你母親修 行。

## 問:請問出家眾回到家裡住是否如法?

答:不如法。如果每個出家眾都常常回家,寺廟規矩破壞了。你既然入佛門,就要守佛的規矩。你看看佛的戒律裡面,有沒有給你講出家眾可以常常回家去住,沒有這一條。為什麼?回家就容易被家染污,至少親情的染污,這個要知道,你煩惱習氣斷不掉,所以一定要依眾靠眾。

問:用念珠計數念佛時,能否拈念珠的佛頭?

答:佛頭就是這個珠子,可以的。但是有些佛頭裡面有佛像,有佛像的就不可以,有佛像的時候摸這不恭敬,沒有佛像的可以;有佛像的就要調過來,沒有別的意思,對佛像的恭敬。

## 游藝園地食譜《蓮海真味》

## 香炸琵琶豆腐

#### 材料:

嫩豆腐 .......... 1盒 素雞塊末 ....... 1/2碗 紅蘿蔔末 ....... 少許 鮮奶 ......... 1大匙

#### 調味料:

鹽.....少許 胡椒粉.....少許 太白粉......3匙 發粉(baking powder)...1茶匙



#### 作法步驟:

- 1. 豆腐壓碎,加入素雞塊末、紅蘿蔔末、鮮奶與調味料,混合拌匀。
- 2. 湯匙抹油,填入豆腐泥,放入熱油鍋中炸。
- 3. 炸至金黄色, 撈起瀝油即可。

備註:1.油炸時如果材料不易成形,可以再加太白粉增加其黏度。 2.可用薑末、醬油膏煮成醬汁,倒入小碟中,作沾醬食用。 常 法 機學

## 淨空老和尚網路直播台

◎淨空老和尚最近講演資訊,詳細內容請參考 網路直播台(CN鏡像站)

#### 法寶流通

- ◎淨空老法師講演 CD、DVD 及書籍,皆免費結緣, 請就近向各地淨宗學會索取
  - ○台灣地區同修請領法寶,請至 華藏淨宗學會弘化網 – 法寶結緣
  - ◎中國大陸同修請領法寶,請至 https://fabo.amtb.cn

#### 信息交流

佛陀教育網路學院成立緣起:我們常常收到各地網路同修來信,皆言及雖有心學佛,卻不知從何學起,應如何聽經學習。又 淨空老和尚的講演有大小性相,各個宗派的經論典籍,法海深廣,初學者不知修學之次第,何者為先,何者為後,以故學而不得其宗旨,始勤終惰,退悔初心,實為可惜!今佛陀教育網路學院之成立,正是針對上述緣由,將現有網路的文字(教材)與影音(講演畫面)合為一體,如同「網路電視台」,為世界各地真正有志於學佛者,提供一個方便

快捷,隨時隨地不受時空限制的網路修學環境。網路學院一切課程之排列,皆是以一淨空老和尚為澳洲淨宗學院所訂之課程,從初級到高級,從本科到專科的修學次第,也是為實現澳洲淨宗學院將來能真正達到遠距教學的前哨站。今日社會是科技進步、資訊發達的時代,要善用高科技宣揚妙法,闡釋正教,令佛法傳遞無遠弗屆,才將進一步利益更多學人,將般若文海遍及寰宇,使一切有緣眾生得佛正法薰習之機會。若有心想修學的同修,可至佛陀教育網路學院參觀訪問。

#### 淨空法師英文網站 網址為

http://www.chinkung.org/,此網站主要以配合 淨空法師的和平之旅,同時接引國外眾生認識佛教。 提供 淨空法師多元文化理念及國際參訪等相關資訊。 敬請諸位同修將此網址廣為流通給外國同修,讓他們 更有機緣認識佛教,功德無量!

#### 淨空法師專集大陸鏡像站 網址為

http://www.amtb.cn/,更方便大家記憶。大陸地區同修可以就近訪問這個網站。若同修於瀏覽中有發現任何問題,歡迎來信告知,請至amtb@amtb.tw。

## 2020年9月法務訊息

| 9/2       | 台北靈巖山寺雙溪小築中元護國息災繫念法會      |
|-----------|---------------------------|
| 9/5~9/6   | 2020年歲次庚子宜蘭羅東護國息災中元三時繫念法會 |
| 9/13~9/19 | 雙溪小築三重淨宗別院佛七念佛共修法會        |
| 9/16      | 2020年孝親尊師祭祖法會             |
| 9/20      | 雙溪小築三重淨宗別院中峯三時繫念法會        |

\*佛七直播網址:https://edu.hwadzan.org/live/amtb

三時繫念直播網址:https://edu.hwadzan.org/live/sanshi

## 上悟下道法師 9月份護國息災講座 網路播放時間表

| 講題              | 星期  | 日期時間                        |             | 備註 |
|-----------------|-----|-----------------------------|-------------|----|
| 金剛經講義節要         | _   | 7、21、28                     | 19:00~20:30 | 直播 |
| 地藏菩薩本願經         | 二~四 | 1 \ 2 \ 3 \ 8 \ 9 \ 10 \ 15 | 21:00~22:00 | 首播 |
| 金剛經講義節要         | 五   | 4 \ 11 \ 18 \ 25            | 21:00~22:30 | 重播 |
| 無量壽經選講 三十三至三十七品 | 六   | 5、12、19、26                  | 21:00~22:30 | 首播 |

\*網路播放網址: https://edu.hwadzan.com/live/wdmaster http://www.shiwudao.net/livetv

#### 華藏淨宗學會法師9月份講經時間表

| 講題       | 講師                              | 星期 | 日期                   | 備註                        |
|----------|---------------------------------|----|----------------------|---------------------------|
| 金剛經講義節要  | <sup>上</sup> 悟 <sup>下</sup> 道法師 | _  | 7、21、28              | <mark>直播</mark><br>9/14停講 |
| 太上感應篇擷要  | 莊傳法師                            | _  | 1 \ 8 \ 15 \ 22 \ 29 |                           |
| 往生論註淺釋   | 莊哲法師                            | =  | 9 \ 16 \ 23 \ 30     | 9/2停講                     |
| 五戒相經箋要   | 莊慧法師                            | 四  | 3、10、24              | 9/17停講                    |
| 無量壽經(華語) | 莊霖法師                            | 五  | 11、18、25             | 9/4停講                     |
| 沙彌律儀要略增註 | 莊聞法師                            | 六  | 12 \ 19 \ 26         | 9/5停講                     |

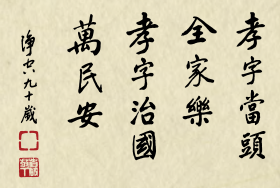
講經時間:**晚上19:00~20:30** 

講經地點:**華藏淨宗學會二樓佛堂(台北市信義路四段333-1號2樓)** 

悟道法師講經安排攝影、網路播放。其他法師不攝影、不安排網路播放。

歡迎蒞臨聽講,同霑法益。

条 祖 最重要的就是弘揚孝道,而《孝經》中又告訴我們,「夫孝,德之本也,教之所由生也」,一個人德行的大根大本。我們都知道德行非常重要,但假如我們沒有讀過《孝經》,我



們不知道從德的源頭去教育自己、教育子孫,那就等於找不到根本,都在枝末當中打轉。

《朱子治家格言》説:「子孫雖愚,經書不可不讀。」我們不讀經書,不明白道理,有可能一生本末倒置,沒有在根本當中下功夫。所以父母也好、老師也好,花的精神、金錢都比以前多,但是教出來的孩子卻不如以前的人。《禮記》當中也講到,要治理好一個家庭,以至於治理好一個國家,最重要的就是要用禮教,家裡要有家規、要有家道,國家也要有正確的社會風氣,這個是禮樂的教化。而禮當中最重要的就是祭祀,因為祭祀就是教我們孝道,教導對祖先的敬重,所以愛家、愛鄉、愛國的根從這裡扎下去的。





慎終追遠 民德歸厚 甲午年 冬至祭祖 HZ43-14-01 尺寸

18 開平裝 (17 公分 x23 公分)





祭祖的意義 CH59-004-01 尺寸 25 開騎馬釘裝 (15 公分 x 21 公分)

木必有根 水必有源 根深則葉茂 源遠則流長 這個就是#祭祖的意義 佛法跟孔孟教育都是建立在孝道的基礎上 在佛法 地藏菩薩代表這個法門 所以《地藏經》是佛門的孝經

地是心地, 藏是寶藏

我們心地有無量的智慧 無量的德能 那就是心地含藏無盡寶藏





地藏菩薩本願經 難字注音 CH09-15-02

尺寸

25 開軟皮精裝 (15 公分 X21 公分)



## 華藏净宗學會

地址:臺北市大安區信義路四段333-1號2樓

郵局劃撥帳號: 19391076

華藏淨宗弘化網 戶名:社團法人中華華藏淨宗學會

線上捐款

• TEL: +886-2-27547178

•FAX: +886-2-27547262

E-mail: hwadzan@hwadzan.com



要幫助眾生、救濟眾生,免墮惡道,這

淨空老法師《地藏菩薩本願經》第41集

部經是救命的經,是教我們在人天兩道把

腳跟站牢,不失人身,不墮惡道,這部經

14-012-0041

典無比殊勝的功德利益就在此處。



地藏經的啟示 HZ09-001-03

尺寸

25 開平裝 (15 公分 x21 公分)

## 最新訊息

## 【下載】儒釋道網路電視台 APP

## 請關注加為好友以接收最新訊息

淨空法師專集網

華藏淨宗弘化網

微信ID:amtbhz

新浪微博

**Facebook** 

佛陀教育雜誌由華藏淨宗學會恭製

e-mail: amtb@amtb.tw

