

净空法师专集网站 | 儒释道多元文化教育网

佛陀教育网路学院

# 淨空老法師法語

海贤老和尚说念佛、成佛是大事, 其他都是假的, 所以要统统放下。



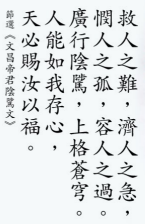


### 本期专栏:违背伦理道德,灾苦就来了

- ★期内容简介
- 经论辑要: 金刚经讲义节要述记 (160)
- 印光大师开示: 示念佛方法
- 因果教育: 杀业可畏(顾锡畴)
- 圖心得交流: ec13528同学的学佛心得
- 答疑解惑
- 国网路讲座:净空老和尚网路首播
- **法宝流通**
- 信息交流



学佛问题





2015.12.1 星期一 Vol. 435



本期内容如下:

我们人来生还能得人身,至少要守住基本道德,中国人所讲的五常:"仁义礼智信"。请看本期专栏。 菩提心是自度度他。佛教我们怎样自度,怎样度他。请看金刚经讲义节要述记。

最新讯息: Facebook专页、Twitter专页

目前发现yahoo、pchome、themai、sohu、126、263、163、eyou、sina、21cn免费信箱,会被isp当作广告信挡掉或移至垃圾 筒,若您是上列信箱,请先查看垃圾筒是否有,若无收杂志建议使用其他Email信箱订阅,谢谢!

我们人来生还能得人身,至少要守住基本道德,中国人所讲的五常:"仁义礼智 信"。仁是仁慈、仁爱,想到自己能想到别人,这叫仁;只想自己不顾别人死活,这人 不仁, 你对于人道的资格就失掉, 你来生不能得人身。义是你做事情, 待人接物合情 合理合法,这叫义。人有同情心,人有怜悯心,人有不忍之心,看到小动物不忍心伤 害它,这是属于义。人与人当中有礼,礼很重要,不能说天天在一起就可以不要礼。

从前家庭是大家庭,中国人至少一般都是三代同堂。现在学外国人,三代同堂也 很少了, 儿女不跟父母住, 孝道就没有了。孝是做人的大根大本, 佛法是师道, 师道 建立在孝道的基础上,净宗修学依据的净业三福第一句话"孝养父母",第二句话"奉事 师长"。我们对佛菩萨尊敬、可是佛菩萨教 我们、你要把尊敬父母摆在第一、如果不孝 父母, 你说我信佛菩萨、敬佛菩萨, 那是假的不是真的。佛法讲智慧, 教你尽量少用 感情,感情会造业。五常末后是信用,人与人之间一定要讲信用,决定不能欺骗人。 这是中国自古以来做人基本的道德观念,你一生能够做到,你来生不失人身。现在拿 这个标准去找,有几个人能够做到?这是基本的。

再发扬光大才有孝悌忠信、礼义廉耻、仁爱和平,这十二个字是道德!违背了伦理道德,灾难就来了。佛经上告诉我们,现在人认为的自然灾难,水灾、火灾、风灾、地震、瘟疫,从哪里来的?佛给我们讲是贪瞋痴慢疑、恶见,从这里来的,所以佛把这些称为根本烦恼。我们现在十善没有了,都是十恶,十恶造作要是没有限度,大灾大难就现前。我今天看到一个报导,可能现在很多同学都知道,日本的科学家预测,最近日本会有一个大地震,八级以上,他们用科学的方法测出来的。地震的因素,佛在经上讲是不平,人不平就生怨恨,感应这些灾难。

这种感应佛在经上说得很多,都是业力感召的。化解灾难的方法是断恶修善,我们真正能遵照祖宗、佛菩萨的教导,祖宗教我们要学习伦理,伦理是人与人的关系,那是道!父子的关系、夫妇的关系、君臣的关系、兄弟的关系、朋友的关系,这个关系里头有亲,有亲爱、有和睦、有互助合作,五伦社会就是天下一家,一家人。中国自古以来所谓"四海以内皆朋友",从前讲的四海就是我们今天讲的全国,扩展到外面就是全世界。《弟子规》上讲的"凡是人,皆须爱",如果我们有这样的心量,灾难就没有了。所以化解灾难第一个因素没有别的,就是爱,佛法讲慈悲。观世音菩萨为什么能救苦救难?没有别的,就是大慈大悲。大慈大悲用现在话讲是无条件的仁爱,爱人就不会害人,爱人你会帮助人、成全人。

——恭录自净空老和尚讲演集

## ● 经论辑要: 金刚经讲义节要述记(160)

3.上来所说,皆是为"生心无住,无住生心"作张本。亦即为发菩提心者,指示方针耳。

'上来所说,皆是为"生心无住,无住生心"作张本。亦即为发菩提心者,指示方针耳。'菩提心是自度度他。佛教我们怎样自度,怎样度他,"应生无所住心,而行布施",才是真正自度度他。怎么做?就在日常生活中。我没有工作,坐在这里没事,是不是也在修六波罗蜜?是的。怎么修?意对法尘。六根:眼、耳、鼻、舌、身,对外面的。心不起心动念,心在法尘里用观照的功夫,也在行六波罗蜜,方是净念相继。发菩提心,要如此修法"应如是生清净心"。

4.'应'者,决定之词。无论小乘、大乘,果位、因地皆当无住。可知发大心者,决定亦当无住,非此不可。

"'应'"者,决定之词。无论小乘、大乘,果位、因地皆当无住。可知发大心者,决定亦当无住,非此不可。'释迦牟尼佛在燃灯佛所时是八地菩萨。八地之前看他,是果位,证到八地。可是九地、十地看他,是因位,还在修因。因位、果位是如是看法。我们现在是凡夫,连小乘须陀洹果也没证得,是在因位。

"皆当无住"。佛成了佛,有没有住在佛的果位上?没有。不但在后面经文上明说,前面经文上也很清楚的显示给我们看。释迦牟尼佛每天着衣持钵,入舍卫大城乞食,不住佛果相。他所表演的,跟我们凡夫一样,这是用事实表演给我们看,不住果位!因位与果位都不执着,都不住。

"决定亦当无住",是发大心的。因为小乘、大乘,果位、因位都不住。我们今天想学佛,住相怎么行?跟大小乘圣者所修学的原则违背,是不行的,一定要循着这个途径走,才真能得成就,"非此不可",稍稍有住就错了。

5."生心"比"发心"义深。清净心即是本具之性。所谓自性清净心。清者不浊,净者不染。虽为无明烦恼尘垢所障,但能依法修行,清净本性,依然现前。

"生心"比"发心"义深。清净心即是本具之性。所谓自性清净心。清者不浊,净者不染。虽为无明烦恼尘垢所障,但能依法修行,清净本性,依然现前。'

我们常讲清净心,可是没有把清净心的标准说出来。此处说出"清"的标准是什么,"净"的标准在那里。"清者不浊",要像水一样。供佛最重要的是供一杯水,即使没有香、花也没有关系。水表清净心,不是给佛菩萨喝的。一杯水供在佛菩萨面前,是常常提醒我们自己,我们的心要像水一样平等、清净。《无量寿经》经题上"清净、平等、觉",供水表这个意思。很多人搞错了,以为水是供养佛的。

还有很多人不懂,供茶,就错了。茶,不清净,浊而染,所以不可以供茶,要供清水,取清净之意,表清净心。清净心即是真心。必须两边不着,清净心才能现前。何以世尊如此重视"无住"?因为只要有住,你的心就不清净,真心就不能现前。佛教我们要把观念、思想转过来,世间法是一场梦,"一切有为法,如梦幻泡影",不要当真,就得自在、快乐。事情要做,不论大事小事,做了不执着,那就自然快乐!如果执着,做得就很辛苦!佛菩萨在旁边看,真是"可怜愍者"!如果我们能做而无做,无做而做,多快乐!心里干干净净,做无所做,得无所得,就接近成佛了。即是无量的福德。

诚心与自性相应,与清净心相应,福报就大,无有穷尽。《金刚经》上校量福德有六次,一次比一次殊胜,就是一次比一次放下得多,放下愈多,心愈清净,功德就无量无边。

"虽为无明烦恼尘垢所障,但能依法修行,清净本性,依然现前"。我们现在是被无明烦恼障碍。"尘垢"是比喻,无明烦恼把我们的本性障碍了,也就是我们的清净心不能现前。我们有妄念就不平等。妄念像波浪一样起起伏伏。我们有贪、瞋、痴、慢,是污染。这两种障碍都非常严重,《金刚经》专治这两种病,使我们的心恢复清净、平等。这个方法,理上我们通达了;事上有困难,因为事上修的确要心很细,粗心大意的人很难修。不但要观照,而且要微密观照才真得受用。

例如,吃一口饭都具足圆满六波罗蜜,几个人知道?穿衣也是圆满六波罗蜜,一举一动都具足圆满六波罗蜜。微蜜观照,粗心大意的人没有法子修,须懂得道理才行。我们换个方法,不用《金刚经》上观照的方法;用念佛的方法,不必理会微细的六度,用一句阿弥陀佛代替。这个方法简单,人人都会。一句阿弥陀佛,也是圆满六波罗蜜,不需要一样一样分析,老实念佛就行了。一起心动念,立即换成阿弥陀佛。一句阿弥陀佛,不但是六波罗蜜,三学、六度、普贤菩萨的十大愿王,乃是佛法的总纲领,全都具足。换言之,所有一切佛法都含摄在这一句佛号之中,一法不漏。"功"是修行的功夫。有功就有得,"清净本性依然现前",恢复即是"得"。

>>续载中.....

(《金刚经讲义节要述记》讲于1995.5新加坡佛教居士林及美国,"华藏讲记组"恭敬整理。)

## ● 印光大师开示:示念佛方法

1

念佛之时,必须摄耳谛听,一字一句,勿令空过,久而久之,身心归一。听之一 法,实念佛要法,无论何人,均有利无弊,功德甚深。不比观想等法,知法者则得 益,不知法者多受损也。(续)复刘惠民书二

## ◈ 伦理道德: 妇人孕期怎么做对胎儿有好处?

4

这十个月在母亲子宫里面,佛在经典上有形容,受的苦难跟地狱差不多。所以叫胎狱,这十个月就等于在地狱里头,说明他痛苦。"内热煎煮,身形渐成,住在生脏",生脏就是小肠,"之下,熟脏(大肠)之上",子宫就在这个地方,"间夹如狱",就像在地狱里头一样。母亲喝一杯凉水,他在里面感受就像在寒冰地狱;母亲喝一口热汤,就像在八热地狱;母亲的情绪要不稳定,他的苦难就多了。在这个世界上对这桩事情了解清楚的,佛知道,中国古圣先贤也知道。

唯独在中国古籍里面,我们看到妇人怀孕的时候有礼,她必须要遵守的。这十个月当中,思想要纯正,没有邪思邪念、没有恶念;言语要谨慎,决定没有恶口;身体要端庄。为什么?影响胎儿,神识一入胎他就知道。这十个月好好照顾这个小孩,让他禀受的是正气,母亲给他的全是善良的,所有一切不善都不让他感染。我们就晓得,善中之善无过于诵经、念佛,对小孩好!将诵经、念佛的功德回向给他,这个小孩出生一定非常好养,会很听话。纵然是报怨来的、讨债来的,这个怨结都可以化解,为什么?母亲的爱心,本来是来讨债的、是来报怨的,母亲对他这样爱护,化解了。报恩的,恩上加恩。这个好,这个重要。

在古时候,佛教没有传到中国来的,母亲在这个时候读圣贤书,听古圣先贤的故事,对小孩都有好处。他知不知道?他知道。我们在这几年,看到一些堕胎这些婴灵所传来的信息,就是他们都知道。他们如果要是不知道的话,这个堕胎应该没事情,为什么会产生这么多事情?可见得统统晓得,没有不知道的。堕胎就是杀人,杀人就得偿命。如果我们对于这些理跟事都清楚、都明了,你就不敢干这种事情。怎么可以跟自己的儿女结冤仇?不是普通冤仇,比什么都重的冤仇,将来的报偿没完没了,非常恐怖。

文摘恭录—净土大经科注(第二一九集)2012/2/29 档名:02-037-0219

## ⊕ 因果教育: 杀业可畏 (顾锡畴)

4

顾锡畴。字九畴。天启朝典试福建。策有讥刺魏忠贤党指为东林。削籍。崇祯朝。复

故官。与杨嗣昌忤。告归。福王立。进尚书。又与马士英不合。致仕。南都失守。乡邑亦破。闲关赴闽。唐王命以官。力辞。居温州江心寺。总兵贺君尧。挞辱诸生。锡畴将论劾。君尧夜使人杀之。投尸于江。温人觅之。三日乃得。棺殓。(顾锡畴传)

顾锡畴,明朝昆山(今江苏省昆山县)人,明神宗万历年间进士,官任检讨官,明熹宗天启年间,因与权阉魏忠贤不协被革职。明末崇祯年间,恢复官职任用为礼部侍郎,其后又因与杨嗣昌有过节,除去官职。福王即位,任用为尚书,又因兵部侍郎马士英专权昏愦,锡畴与他不合而辞官。当时国家变乱,南京失守,家乡城邑也被攻破,于是前往福建,唐王要任用他为官,锡畴极力婉辞。便前往温州,寄居在江心寺。曾著作迪吉录流传于世,大有功于世道。

当时总兵贺君尧,鞭挞太学儒生,顾锡畴得知深为诸太学生不平,将要论奏贺君尧罪状,贺君尧竟乘夜间遣人杀死顾锡畴,并将尸体投入江中。顾锡畴被害那天,永嘉县令吴国杰在江心寺设宴请顾锡畴!不料第二天突然听说顾锡畴被害,随即招募渔夫及温州人沿江寻找,找了三天都没有下落,第三天晚上吴国杰梦见顾锡畴站立在水中说:"我前世是天台山僧人,因为误杀了一条蛇,如今抵偿他的命债,承蒙吴公厚意帮助办理我的后事,因为公前世是我的徒孙,有方外一脉的因缘,明天向某地水湾处寻找,我就在那里……"吴国杰早上起床回想梦境清清楚楚,立刻命渔夫到某湾地处寻找,果然找到尸体,于是极力帮助用棺木收殓尸体,运回家乡安葬。

当时华亭县令张调鼎是顾锡畴的门生,因为想念老师,便到神坛占卜请示吉凶休咎,顾公神灵降临,张调鼎问道:"老师何时去世登仙?"顾公回答说:"我已经在六月十六日被贺君尧害死,将我投入江中。"张调鼎又问:"贺君尧与老师有何仇恨?"顾公说:"老夫前世是天台山的僧人,有一次在路上遇见一条蛇,一时情急,用杖打击失手将它打死,贺君尧就是那一条蛇的后身,前生怨怼相寻,今生因缘相遇应受果报,可以告诉我两个儿子,千万不要报仇。"张调鼎立刻派人到温州查究追迹,果然一一不爽。后来贺君尧也被人所杀。

※谁能料想到,前生误杀一条蛇,终究要偿还这个命债,可见杀业是多么可畏啊!所幸的是顾公般若智慧及宿生善根没有泯没,能够嘱咐后人不要报仇,因而顾公这个杀业,就可从此了结。至于贺君尧既然杀了人,又被人所杀,他的怨报正是没有休止的时候了,实在是可悲!可悯!

欠人命债,纵然经历千生万劫,迟早因缘会遇时,终究一定要偿还,楞严经早有明白训示,我辈学佛应当深信不疑。

单就我们人事环境中,所交往的朋友之间,凡是彼此友好情谊笃厚的,也必然大有因缘存在。所以我们的举心动念之间,今日种下的业因,就是结下将来的果报,怎可不时时密切觉察?怎么可不恐惧谨慎,警惕小心呢?一方面千万不要种下恶因,使自己以后不招恶果,一方面多多亲近善知识,使自己将来有善因缘得与善人聚会一处,更应努力修行念佛,求愿往生净土,永脱轮回,使历劫以来所造杀业,不遭怨怼,这才是究竟彻底的办法。

(《历史感应统纪语译》连载一七九)

标题: 计较越多越愚痴

常人总爱斤斤计较,还觉得自己很聪明;看到佛菩萨过清苦的生活,看到那些无欲无求无争,不计较的人以为他们很傻很愚痴,脑子不好用。真正智慧的人不是在用脑子算计着过日子,而是随顺心性过日子。顺性德而不是顺习气、欲望。认识到这个道理了以后才知道过去末学欲望太重,欲望是祸根,欲望强烈了就会生起强烈的执着心来保护欲望不受侵犯和损害。

痛苦都是来源于执着,执着于错误的东西。这个世间一直以来都是错得太离谱, 所以才是五浊恶世,工业革命以来发展科技更是错得更加走火入魔了,人类的痛苦更加的深重了。但是并不是因为这个世间染着得深,我们就不可能在这个世间过不到幸福快乐的生活了,一样还是可以,在于我们能不能放下,能不能真实的随顺佛陀教诲。

所以我们应当要忏悔,内心还是太多贪念了,太多执着了,不要想得太多,不要想以后,不要想过去,要把握当下,把握今天的时间,努力多一分一秒接触佛菩萨,听老法师讲经,看古书。要少一些计较,学着变傻一点糊涂一点才好。

### ● 答疑解惑

## 问:常听人说在不同的时机,应选择诵持某部经比较有感应,请问这样是否如法?

答:亦如法,亦不如法。怎么说如法?对于信心不坚定的人,如法;对于信心坚定的人,不如法。信心坚定的人,他一部经、一句名号念到底,决定不改变。如果你没有这个信心,你生病要找药师佛,消灾要找地藏菩萨,那也如法,不能说不如法,这要看自己的信心跟愿心。大家看到"山西小院"有了感动,你要诵《地藏经》,我并不反对,诵《地藏经》是化解冤亲债主。你如果很有信心,阿弥陀佛、《无量寿经》也能化解,如果没有这个信心,那你也可以用《地藏经》。

问:老法师讲经常说,学佛者应有健康的体质,端严的相貌光彩,才是好榜样。请问除了修行功夫以外,饮食调理是否也应该注意?

答:修行是主,饮食调理是附带的。如果不懂得调理饮食也没有太大的妨碍,为什么?心转境界。释迦牟尼佛当年在世,一千多人的僧团,每天出去托钵,生活怎么调理?《楞严经》上所讲的"若能转物,则同如来",就是心不被境界转,让心转境界,这个问题就解决了。再不好的饮食,用清净的心、纯善的心,把这个食物变成最好的,这个道理就是江本胜博士的水实验,给我们做了证明。

他今年才六十多岁,身体不如我。我到东京,他请我吃饭,坐在一起他就问我,他说: 法师, 你是用什么方法养生的, 身体这么好? 我就告诉他: 我用的方法就是你实验出来的方法。爱心、感恩! 我说: 我做到了, 你实验出来, 你没做到。爱是佛家的慈悲、感恩。我在十年前离开台湾, 我写了一个"生活在感恩的世界", 永远是个感恩的心, 对一切人事物永远用慈悲心, 什么境界都转过来。这么多年当中遭到的灾难

很多,有毁谤的、有侮辱的,我们统统接受,想到释迦牟尼佛都有人批评他,都有人 骂他,还有人毁谤他,我们算什么?决定不放在心上。不但不放在心上,我还感谢 他。

为什么还感谢他?他是我的老师,来考我的定功的,我通过了,及格了,我怎么 不感激他?他要不用这个方法来考我,我怎么知道我有进步?我怎么知道我学的东西 会得力?这就是心转境界。如果是心被境界所转,你就生怨恨,生烦恼、生报复,惹 来的灾祸就是牛牛世世冤冤相报没完没了。

在佛经上有两句话是"日日是好日,时时是好时",我在后头续了两句,"人人是好 人,事事是好事"。你毁谤我、害我、侮辱我,统统都是好事,没有一样不是好事,人 都是好人, 你说我多开心, 多舒畅。所以要学佛, 学佛好处在此地, 什么样的冤结都 化解。怨怼是两面对立的、化解只要化解自己这一边、不要化解那一边、那边那是你 做不到的,我自己这边化解了,没有了,他那个力量就达不到,打要靠对立,我这边 没有,他就打空了,所以化解冲突要用这个方法。

我们化解冲突要从自己内心,把对一切人、一切事、一切物对立的念头化解掉, 使自己身心调和, 你才能帮助别人, 如果你内心还喜欢这个、讨厌那个, 你没有办法 化解冲突, 你本身就有冲突。关于饮食调理, 如果说是有这种缘当然也是好的, 特别 是团体里面。在中国不是用托钵的制度,寺院庵堂有开伙,我们就要注意饮食的调 理,毕竟能转境界的人少,被境界转的人多。这么多人被境界转,你把饮食调理好 了,让他在这里吃一餐永远都不会忘记,这个道场就成功了,人家到这里来参学吃一 餐,"那个地方好吃"。"先以欲勾牵,后令入佛智",你用这个方法把他接引过来,然后 再把佛法传授给他、这是接引众生的一个好办法。

(节录自21-324学佛答问)

### 净空老和尚网路直播台

◎净空老和尚最近讲演资讯,详细内容请参考<u>网路直播台(CN镜像站</u>)。

- ◎净空法师讲演音带、DVD及书籍,皆免费结缘,请就近向<u>各地净宗学会</u>索取。 ◎台湾地区同修索取法宝,请至"<u>华藏净宗学会弘化网-法宝结缘</u>"
- ◎大陆同修若欲索取 净空法师讲演带及法宝,请与"香港佛陀教育协会"联络: amtbhk1@budaedu.org.hk。

- ◎诚邀全世界各净宗学会提供贵会的佛事活动消息,利用敝刊为世界佛教徒提供学佛信息。请寄amtb@amtb.tw
- ◎有任何修学上的问题,来信请寄amtb@amtb.tw。

说明:所有问题的产生都源于听经闻法不够透彻,时间不够长久,所以最好的方法就是多听经、读经,所有问题自然迎刃而解, 定,需待老法师有时间时,开辟一个"学佛问答"时段,专为同修们解答,也会陆续刊登于"答疑解惑"一栏中。阿弥陀佛!

◎佛陀教育网路学院成立缘起:我们常常收到各地网路同修来信,皆言及虽有心学佛,却不知从何学起,应如何听经学习。又 净空老和尚的讲演有大小性相,各个宗派的经论典籍,法海深广,初学者不知修学之次第,何者为先,何者为后,以故学而不得其宗旨,始勤终惰,退悔初心,实为可惜!今佛陀教育网路学院之成立,正是针对上述缘由,将现有网路的文字(教材)与影音 (讲演画面) 合为一体, 如同"网路电视台", 为世界各地真正有志于学佛者, 提供一个方便快捷, 随时随地不受时空限制的网路 修学环境。网路学院一切课程之排列,皆是以一净空老和尚为澳洲净宗学院所订之课程,从初级到高级,从本科到专科的修学次 第,也是为实现澳洲净宗学院将来能真正达到远距教学的前哨站。今日社会是科技进步、资讯发达的时代,要善用高科技宣扬妙 法,阐释正教,令佛法传递无远弗届,才将进一步利益更多学人,将般若文海遍及环宇,使一切有缘众生得佛正法薰习之机会。 若有心想修学的同修,可至<u>佛陀教育网路学院</u>参观访问。

◎净空法师英文网站网址为http://www.chinkung.org/,此网站主要以配合 净空法师的和平之旅,同时接引国外众生认识佛教。提供 净空法师多元文化理念及国际参访等相关资讯。敬请诸位同修将此网址广为流通给外国同修,让他们更有机缘认识佛教,功德无量!

②净空法师专集大陆镜像站网址为http://www.amtb.cn/,更方便大家记忆。大陆地区同修可以就近访问这个网站。若同修于浏览中有发现任何问题,欢迎来信告知,请至amtb@amtb.tw。

净空法师专集网站 佛陀教育杂志由华藏净宗学会网路讲记组恭制 地址:台北市大安区信义路四段333之1号2楼 电话:(8862)2754-7178

e-mail: amtb@amtb.tw